# كتاب فلسفة البلاغة

تأليف

جبر ضومط

استاذ اللغة المربية بالمدرسة الكلية السورية الانجيلية في بيروت

Dedecated to the Memory of
The Late Right Honarble
W. Earl Dodge
by special permission
from his son
Rev. D. Stuart Dodge

cra

طَبِع بالمطبِّمة العثمانية في ( بعبدا \* لبنان ) سنة ١٨٩٨

HADWARD THE

PJ 6161 -D8 1898

DUMIT

من ترجمة حياة الشريف وليم اول دودج

لحة

KITAB FALSAFAT ALT

وُلد هذا الرجل الشريف في ١٤٠ ايلول سنة ١٨٠ وتوقي في ٩ شباط سنة ١٨٠ فعاش نحوًا من سبع وسبعين سنة قضى معظمها بالمساعي الجليلة والاعال المبرورة بما جعله علم عند قومه ومضرب مثل عندهم في الجليلة والاعال المبرورة بما جعله علم عند الم

النشاط والاستقامة وحبّ القريب · ومن مقصودنا الان ان ناتي على لم تربي منتم تاريخ حراته فنقدل

لهة من مختصر تاريخ حياته فنقول

كان الفقيد رحمه الله من اكابر تجار الاميركان ومن اولي الوجاهة بينهم وقدانتهت اليه رياسة التجارة في مدينة نيويورك سيدة المدن التجارية في الولايات المتحدة وآكثرها ثروة والوسمها جاهاً فقام باعباء هذا المنصب

الخطير سنيناً عديدة كان فيهامثالاً للحزم والعزم ومظهراً اللنزاهة والاستقامة حتى اعترف له جهورهم انه لم يقم بينهم من يفوقه في فضائله ومناقبه ولا

انتهض من يطمع في أن يزيد على كمالاته الشخصية وصفاته السيحية . عاش شهراً حميدًا منظورًا اليه وانتقل الى رحمة ربه فقيدًا مأسوفاً عليه

ولما توفي شق على أهل نيويورك خبر منعاه وأكبروا فيه الخطب فتوافد كبراوهم واعيانهم على آله معز بن وساروا في جنازته باكين. متخافتين.

مُرُورُمُ وَعَيْمُهُمُ مِنْ مُعْمَدُ فِي وَ وَوَقِي بُرُو بُرِيْ اللَّهِ مِنْ وَيَعْمُ اللَّهِ وَيُعْدُدُونَ فُواضَلَهُ . وقياماً بواجب برهِ.

C 111 3

Digitized by Google

واعترافاً باحسانه وجلالة قدره . رأ وا ان يمثلوا ما له من المكانة في الصدور . باعيي ينهم ذكره الى يوم النشور . فاجمع رأ يهم ان ينصبوا له تمثالاً يذكر باشره . ويروي عن محامده وجميل اياديه ومفاخره . ليعلم جمهور الامة عن عيان ويقين . ان المحسن حي يعيى ذكره ابد الابدين . فاكتتب ثلاثماية وثمانين من افاصل المدينة واكابرتجارها بنفقات ذلك التمثال وقرروا ان يكون حجمه بقدر حجم الفقيد مرتكزًا على نصيبة مربعة ينبع من احد جوانبها ينبوع ماء عذب كل ذلك من الحجر السماقي المعروف بالغرانيت وأن نقام هذه النصيبة وقالما من فوقها حيث نتقاطع الشوارع الثلاث المظلم «شارع اربع وثلاثين » و «شارع برودواي » و «شارع سكث افنيو» وهي اشهر شوارع المدينة وافحمها ابنية واكثرها مارة وجماً حافلاً افنيو » وهي اشهر شوارع المدينة وافحمها ابنية واكثرها مارة وجماً حافلاً وفوضوا الى لجنة من ينهم ان تباشرالام وتعهد فيه الى اشهر نجاقي الولاية وأمهر صناعها

ونحو اواخر سنة ١٨٨٥ اتمت اللجنة ما عهد اليها وعينت اليوم الثاني والعشر ين من شهر تشرين الاول لتحتفل فيه وفقاً لعوائد هم المقررة بتدشين ذلك التذكار المجيد وذلك بان يزيجوا عنه ما يطيف به من الاعلام والرايات ويلفه من السجوف والستائر فيبدو لاعين المحتفلين على الوضع والميئة اللتين يراد بقاوه عليها . فكان ذلك اليوم يوماً مشهوداً لم يتخلف عن الحضور فيه احدمن أكابر الامةواعيانها على اختلاف طبقاتهم ومراتبهم وقام الخطباء بعددون مناقبه الغراء ويثنون على اياديه البيضاء ويوخذ من خلاصة تلك الخطب ان الفقيد رحمه الله كان مفطوراً

على مكارم الاخلاف والفضائل المسيحية ومثالا للكمال الانساني فيها

. Digitized by Google

فلم يتكلف لشيء مماكان يصنعه ولا انساق بحكم نقليد ٍ اور ياء الناس الي فضل كان ياتيه وانه لم يُعرف عنه قط انه حاد عن سنن النزاهة والاخلاص لله وللقريب مدة حباته التي كانت وستبقى عند الامة الاميركانية مثالاً يُقتدى به وفرا في الاعقاب باقياً على مدى الدهر ويؤخذ منها ايضاً انه قلما قامت في الولايات المتحدة جمعية الاحسان الا وشكرت لهُ على عطاياه الجزيلة او جمعية تبشير الا وذكرت له هباته الكثيرة ولا تاسس مؤسس لعبادة او لعلم او لمساعدة محتاج وتخفيف كربة مكروب او لاخذيد يتيم اوارملة الا وكان له فيه يد بيضاء هذا اذا لم يكن من جملة الموسسين من اشدهم غيرة واطيبهم نفساً واسخاهم يدًا وبما يوخذ إيضاً منها انه انفق على نحومن مثني طالب علم معروفين باعيانهم إلى أن اتموا طلبهم في المدارس الكلية والجامعة وصاروا أهلا لحدمة الله والقريب الخدمة التي كان مثالاً لما و يرغب فيها هذا السيد الفاضل ومن اراد زيادة تفصيل فليراجع هذه الخطب فانها مجموعة في كتاب على حدة وقد اقتطفنا منها ما اقتطفناه على غاية من الايجاز وخلوًا من كل تزويق اوتمويه ولله القائل

وقد وجدت مكان للقول ذا سعة فان وجدت لسانًا قائلًا فَقُلِ ما من الما هو خلاصة ما ذكره والفاضل الامة الاميركانية عن اعال صاحب الترجمة ومساعيه المبرورة في نفس الولايات المتحدة والقوم اصحاب البيت وادرى الناس بما فيه وقد ذكروا ما ذكروه ويامًا بما يفرضه الدين والواجبات الادبية ونحن نمدحهم على ما اتوا به فانهم داوا الاحسان فشكروا

# عليه ولا يشكر الله من لا يشكر للناس

وبناءً على هذا المبدا نقول اننا ما تصدينا لترجمة شيء من حياة هذا المحسن الفاضل لمجرد ذكر ماكان له من الايادي والفواضل في بلاده ما عرفها له قومه واذاعوها قياماً بفريضة الشكر له ولآله الكرام الما اتخذنا ذلك واسطة نعبر منها الى يد من اياديه علينا وماثرة له في بلادنا يقضي علينا الشكر لله وللقريب باذاعتها والاعتراف بها واليك بيانها

انه حوالي سنة ١٨٦٢ خطر في بال احد المرسلين الاميركان سيف سوريا لذلك العهد وهو استاذنا الفاضل الدكتور دانيال بلش ورئيس مدرستنا الكلية السورية الانجيلية اهمية بيت على كالمدرسة المومي البها وقدر بصحيح خطرهِ عظم الفائدة التي تنتج عنه في المستقبل وما يكون له من التاثير الادبي في تهذيب شبّان سوريا ومصر فكاشف بما خطر له المرحوم الدكتوروليم طمسن وصور له ما يكون لمذا المشروع من حسن النتيجة وعظيم الخطر والفائدة فاتفق رايهما إن يعرضا هذا الخاطر الجليل على بقية المرسلين الاميركان في سوريا لذلك الحين وهم الافاضل الاتية اسماوهم . الدكتور كرنيلوس فانديك. القس سمعان كالهون . القس فورد . الدكتور وليم ادي. الدكتور هنري جسب. القس وليم برد . القس جورج هارتر القس لورنس ليونس . فما منهم الأ من استحسن هذا الحاطر وراى اهمية المشروع واجمع راي جميعهم ان ينوبوا عنهم رئيسنا الدكتور دانيال بلس ويوفدوه من قبلهم الى الديار الاميركانية ليسمى في اخراج متمناهم هذا الى حيز الِفعل « ارسلُ حكيماً ولا توصه ِ » فسافر في ساعة مباركة اليمدينة -نيويورك وهناك تعرف بالطيب الذكر صاحب الترجمة « الشريف وليم ارل دودج» فاحسن استقباله واكبر غرض وفادته وامده ابتدا عبا عظم مبلغ جاد به كريم حينئذ لله يام بهذا المشروع الخطير

ثم ما طالت ايام رئيسنا الدكتور دانيال بلس في الولايات المتحدة حتى انتظم في مدينة نيويورك جماعة من الافاصل عملة لمدرستنا الكلية وهم « دائرة امنائها » ومن بين هولا " الكرام صاحب المترجة الذي ما زال منذ ذلك الحين الى ان توفاه الله الى رحمته آخذاً بمضد هذه المدرسة التي احبها راغباً في نجاحها وترقية شوونها حريصاً على ما فيه خيرها وبلوغها المفاية التي شيدت من اجلها . ومن مزيد اهتمامه بها كان انه حضر بنفسه الى سوريا ووضع بيده حجر الزاوية لا كبر بناء من ابنيتها الحاصة بها يف

ثم اقتنى خطواته اثنان من ابنائه فسارا على خطة ابيها الشريفة اعني الاهتمام بهذه المدرسة والاخذ بما يزيدها ارثقاء ونجاحاً ولا يزالان من عُمدة امنائها واحدها وهو القس الفاضل ستيورت دودج امين صندوق ماليتها تبرع باقامة بنية القسم الاستعداي على نفقته الخاصة قال الشاعر

سِمْ سَمَّةً تُحْمَدُ آثارها واشكر لمن اعطى ولوسسمه

فاذا كان الشكر وأجباً لمن اعطى مقدار سمسمة فماذا نقول بوجوبه لمن سعى وانفق اموالاً تعدُّ بالوف الجنيهات على تاسيس بيت على كالمدرسة الكلية السورية الإنجيلية مدرسة يتهذب فيها سنوياً مئات من نخبة ابناء البلاد احسن تهديب وأكمله في جميع فروع العلوم الرياضية والطبيعية والادبية واللغوية فضلاً عن الطب والصيدلة ولا يزال بنوه واله الكرام ينظرون

اليها نظر المحبة والرعاية يسرهم ما هي اخذة فيه بعنايتهم من التقدم والارثقاء وسنة بعد اخرى و يرتاحون لما يسمعون عن تلا مذتها من قويم المبادي وحسن التهذيب وسعة المعارف العلمية والاقتدار على الاعال والامانة والنشاط في المعاملات والكفاءة في ادارة ما يتولونه من الوظائف والمعات

هذه هي اليد التي اردنا قصدًا ان نذكرها والماثرة التي مهدنا القول الى ان نذيعها ونشكر للمرحوم صاحب الترجمة عليها نحسب انها من خير ما ثرة واعظمها للديار السورية نفعًا باقيًا مع الإيام

وفي الختام نسال من لا يخيب سائله ان يجزي المحسنين خيرًا في الدارين وائ يلهمنا الشكرله على فيض احساناته الكثيرة اولاً ولمن يلهمون المعروف والاحسان من عباده ثانياً انه السميع المجيب اذا شاء فعل ، امين

اهداء الكتاب نذكاراً الفقيد صاحب الترجمة The Late Right Honorable W. E. Dodge

المرحوم الشريف وليم ادل دودج

اذا تامَّل القاري في ترجمة حياة هذا الهسن الفاضل وعلم ما كان له من السعي والاهتمام في تاسيس مدرستنا الكلية السورية الانجيلية في بيروت وما لا يزال لاولاده الكرام من العناية والاهتمام بها وعرف ان المؤلف احد الذين نالوا شهادتها وتهذبوا على نفقتها وانه الان احد الساتذتها علم أنَّ الباعث لاهداء كتابه هذا ان هو الأاظهار لاحساسات الشكر التي يستحقها كريم فاضل نظير الفقيد ويستحقها ابناوه الكرام الذين لا يزالون اكبر عضد ومساعد لمدرستنا فرحم الله الفقيد واوسع له في الرضوان واطال بقاء الابناء واتم عليهم نعمته فان من جزاء الاحسان الشكر على الاحسان والدعاء لاهل الاحسان

واحساسات الشكر هذه لا يختص بها المولف وحدهُ انما يشاركهُ فيها جميع ابناء المدرسة الذين تهذبوا فيها ونالوا شهادثها وما شكرت لان المال فرّحني سيّان عندي اكثار واقلالُ

وما شكرت لان المال فرّحني سيان عندي اكثار وافلال كن رايت قبيحاً أن يجاد لنا وأننا بقضاء الحق بخالُ

واني لمتقدم الى السيد الفاضل القس ستيورت دودج الذي اذن لي. كرما منه 'بتقديم هذا الكتاب تذكارًا لافضال المرحوم اييه ان يقبل هو وسائر آله الكرام هذه التقدمة مني عنواناً لمزيد الشكر واعتراف بجميل الاحسان

وليعلم هذا السيد اني لست منفردًا بتقديم هذه الاحساسات ولا انا سابق اليها بل انا واحد من تلامذة المدرسة الكلية السورية الانجيلية لاغير ارى ما يرون واشعر بما يشعرون لكن تهيالي من المناسبة ما هياته لي صناعتي الخاصة وقضى لي به مركزي في المدرسة والا فهم يقولون ما اقول و يعتقدون ما اعتقد فاقبل اذن ايها السيد غير مامور احساساتي فانها غاية ما عندي ومن لم يمكنه الفعل فلا يحتقر منه القول ومر لا يستطيع المكافاة بالمثل فقد كافي بالشكر قال الشاعر

فلوكان يستغني عن الشكر ماجد العزة ملك او علو مكان لل امر الله العباد بشكره فقال اشكروا لي ايها الثقلان الداعي الداعي الداعي المباد بشومط

## ﴿ تهيد ﴾

كما انك ترى كثيرين من لم يدرسوا قواعد المنطق بحسنون اقامة الحجة والمبرهان هكذا ترى كثيرين من لم يدرسوا فنون البلاغة بحسنون المكتابة والمؤنشاء ومن هولاء كثيرون يعدون في مصاف كبار الكتاب فاذا حكت من ذلك أن اقامة الحجة متوقف على الذوق وقوة الملاحظة اكثر مما على هوس مصطلحات اهل المنطق فاحكم كذلك أن إحسان الكتابة متوقف على الذوق وحسن المسموع اكثر مما هو على معرفة قوانين البلاغة واحكامها على ما هي مشروحة في كتب اهلها

من المقرر ان من يلاحن قوماً ويطيل معاشرتهم يصبح بعد حين ينطق بالفاظهم ويجري على لسانه من غير كلفة عباراتهم وياخذ في حديثه على نسق اساليبهم وفقاً للبدا الذي ارادهُ الحكيم بقوله «مساير الحكماء يصير حكيماً ورفيق الجهال يضر»

وعلى هذا المبدأ نقول كما ان ملاحنة اهل اللغة وطول معاشرتهم يكسب الدخيل بينهم من الالفاظ والعبارات واساليب البيان ما لا يكاد يتميز به عنهم فكذلك ملاحنة كبار الكتاب وكثرة مراجعتهم في مولفاتهم يكسب المطالع من بلاغتهم واساليب بيانهم ما ينظمه في سلكهم حتى لا يتميز عنهم لا في عباراته ولا في اساليب انشائه ايضاً

وما قدمنا ما قدمناه الآ تنبيها لكعلى اهمية مطالعة كتب البلغاء والنظر فيها نظر مراجعة وتامل حتى لا يفوتك شيء من معانيهم ولا من الفاظهم وعباراتهم ولا من الاساليب التي يتوخونها للوصول الى مقاصدهم فانك اذا اغفلت ذلك واعتمدت على مجرَّد معرفة اسباب البلاغة والمسادي التي ترجع اليها في كتب القوم لم تُفدك هذه المعرفة «مهما اطلت مراجعة تلك الكتب وعنيت بحفظها » الفائدة المتوخاة عند أهل البَّلاغة بل هذه المعرفة قد لا تبلغك درجة متوسط الكتاب فضلاً عن درجة كبارهم ولا يوخذ مما من ان ليس من اهمية لدرس قواعد البلاغة او لمعرفة مبداها الاصلى الذي نتشعب عنها فروعها فان معرفة الاسباب والمبادي لا ينكر فائدتها الأالجاهل او المكابر غير ان معرفة اسباب الحوادث معرفةً حقيقية تمكنك من القياس فيها لا نتهيأ لك الأ بعد مرور الحوادث نفسها وكثرة النظر والاعتبار فيها على سبيل الاختبار. وعليه فكثرة معاودة الحوادث ومراجعاتك الروية فيها على صورها المختلفة هو من الاهمية بحيث تعلم لان القياس فيها مع عدم الخبرة الكافية لا تكون نتيجتهُ في الغالب الأَّ خطأ وضرًا · وما يصدق في الحوادث والواقعات يصدق \_ف البلاغة ايضاً ولذلك فمهما أكثرت من مطالعة كتب البلغاء وروّيت في اساليبهم ومعرفة طرق تعبيرهم تهيأت لمعرفة اسباب البلاغة والقياس فيها وكانت احكامك في البليغ وغير البليغ اقرب الى الصحة والصواب وغرضنا من هذه الرسالة ان نذكر المبدا العام الذي تنتهي اليه كل قواعد البلاغة وأتشعب عنه ُ جميع تفرعاتها وضوابطها الكثيرة المبسوطة في

كتب فنون البلاغة واعتمادنا فيما نقرّره على الذوق والبرهان العقلي فخذ

م انذكره لك ما يتشرّبه ذوقك ويشهد لك بصحته عقلك ودع ما فيه عالمًا للريب او ماكان من قبيل التحكم والاعتباط

في بعض تعريفات للبلاغة نتوصل بها الى مبدا البلاغة وضابطها الكلي الذي نتفرَّع هنه جميع قواعدها

قال بعضهم البلاغة التقرّب من البعيد والتباعد من الكلفة والدلالة بقليل على كثير قال عبد الحميد بن يحيى البلاغة نقرير المعنى في الافهام من اقرب وجوه الكلام قال ابر المعتز البلاغة البلوغ الى المعنى ولم يطل سفر الكلام قال اخر البلاغة ايجاز في غير اعجاز واطناب في غير خطل وقيل لليوناني ما البلاغة قال تصحيح الاقسام واختيار الكلام وقيل للفارسي ما البلاغة قال معرفة الفصل من الوصل وسئل بعضهم عن البلاغة قال ابلغ الكلام ما حسن ايجازه وقل عجازه وكثر اعجازه وتناسبت صدوره واعجازه وقيل لجعفر بن خالد ما البلاغة قال التقرّب من المعنى البعيد والدلالة بالقليل على الكثير (انظر مقالات على علم الادب للعلامة الفاضل الابشيخو اليسوعي طبع بيروت الجزء الاول البحث الثاني والثالث وجه ٦١ الى ٨٨

فاذا تاملت ُهذه الاقوال والتعاريف وجدت من ورائها جميعها هذا المبدا الاولي وهو ﴿ الاقتصاد على انتباه السامع ﴾ بعنى ان لا تلجيه الذهن في انتقاء مفردات جملك ولا في تنسيقها وسائر ما يتعلق بها الى صرف ما هو في غنى عن صرفه من قوة انتباهه لادراك المعنى المقصود بها

يقول اهل المعاني ان التعقيد مذموم في الكلام ولماذا ؟ لان السامع يصرف قبل فهم المعنى المقصود قوّة من انتباهه كان في غنى عن صرفها فيما لو خلا الكلام عنه ' ويقولون ان التطويل والتحشية وما شابه ذلك مخالف لشروط البلاغة ايضاً وما ذلك الالان الذهن يحتاج الى صرف قوة من انتباهه في فهم الكلمات الزائدة التي يستغنى معنى الجملة عنهاكل الاستغناء ويقولون ايضاً ان الايجاز هو السحر الحلال وانه سرّ البلاغة وقطبها الذي تدور عليه على ما تشعر به إغلب التعريفات التي مرّت بنا ولماذا ؟ لان فيه اقتصاد على انتباه السامع كما يظهر لاقل تأمل وللافارة ولماذا ؟ لان فيه اقتصاد على انتباه السامع كما يظهر لاقل تأمل وللافل المنافق التي وللافل وللافل تأمل وللافل وللافل تأمل وللافل وللافل وللافل وللافل وللافل وللوفل ول

واذا اعتبرنا اللغة آلة لنقل الافكار قلنا انه يضدق على هذه الالة الكلامية ما يصدق على الآلات الميكانيكية من انه كلماكانت اجزاؤها ابسط تركيباً والقن ترتيباً زادت فاعليتها وانتفع من القوة المستخدمة هي في نقلها وايصال اثرها وكلما ضاع من القوة فيها اما لكثرة اجزائها او لعدم الناسبة بينها أو لاخلال في وضعها وترتيبها نقص على نسبة ذلك من تاثيرها ونتيمتها

لا يخفى انه ليس للقاري او السامع في كل هنيمة معينة الا مقدار معين من قوة الانتباه وهذا المقدار لا بد من صرف جزء منه في سمع الكلات واحضاد صور المعاني الموضوعة بازائها ولا بد أيضاً من صرف جزء آخر منه في ترتيب تلك الصور بحسب ما لها من العلاقات بعضها ببعض وما بتي من تلك القوة فينفق في تحقق الفكر المودع في الجملة ونثييته في الذهن وعليه فبقدر ما يزيد هذا الباقي الاخير تزيد صورة الفكر وضوحاً ورسوخاً في الذهن فيكون من ثم اثره في تحريك النفس اقوى وافعل ايضاً

قانا ان اللغة آلة العبل الفكر وهي من هذا القبيل عائق يعيق نقله مع انها من ضرور ياته و يظهر لنا ذلك جلبًا من تصور الفرق بين قل المعاني البسيطة بواسطة اللغة او بواسطة الاصوات والاشارات اطبيعية فان المه في المنقول الى اذهاننا بواسطة هذه الاخيرة افعل جدًّا بنا منه اذا ترجم الى الالفاظ - تصور الفرق في التاثير بين قولك ( تعال الى هنا ) وبين الاشارة الموضوعة لهذا المعنى وبين قولك ( اترك ) وصوت « م » الدال على معنى عذا الفعل · ضع اصبعك على انفك وزم شفتيك قلبلاً الى الأمام او قل ( لا تشكم ) معنى عذا الفعل · ضع اصبعك على انفك وزم شفتيك قلبلاً الى الأمام او قل ( لا تشكم ) من المنازة المنازة على الله المنازة فتح المينين عذي الشقة السفلي قلبلاً الى الاعلى مجيث يظهر تغضن طرفيها · بل ما من عبارة كلامية مع المنعب المات من البيان تساوي اشارة فتح العينين ورفع المات ورفع المات دلالة على التعجب

وما يحسن بنا ملاحظته هذا ان الالفاظ المفردة الموضوعة لمعان بسيطة كالتعجب والاستحسان والاستكراه او كالمدح والذم والتمني والترجي وما يقاربها من المعاني كالاستغاثة والندبة والتحذير والاغراء هي من اشد الكلام تاثيرًا في انفسنا فقولك يا للآ و ياللخضرة ويا للله وقولك واها . وافا ويحك ويلك . وياليت . وياحبذا . الخ جميع هذه الالفاظ هي اذا ابدلتها بالجل التامة الدالة على معانيها ذهب من رونقها وطلاوتها ونقص من تاثيرها مالا يحنى عليك امره وسبب ذلك ظاهر بحسب مبدا الاقتصاد على ذهن السامع لان هذه العبارات ليست ذات اجزا ختلفة فيضيع شي منقوة الانتباه على تصور معنى اجزائها اوعلى ترتيب ص تلك فيضيع شي من قوة الانتباه على تصور معنى اجزائها اوعلى ترتيب ص تلك

الإجرّا في الذهن بعد احضارها

قلنا ان اللغة شبيهة بالالة المكانيكية في نقل القوة بولنها من حذا المتبيل عائق عن ايصال الفكر كما هوعليه الى ذهن الساسم فلا بدّ من ضياع بعض القوة هناكما لا بدَّمن ضياعه هناك ولذلك فكما لا بُدَّ للمندس من النظرفي كلما يضيع ممه جزٌّ من القوة ان من جهة خشونة الاجزا او عدم مناسبتها بعضها لبمض او من جهة وضعها في غير مواضعها والعمل على الزالته بقدر الإمكان او نقليله مكذا لا بُدَّ لمهندس البلاغة من النظريفي ألعه الكلامية والتحول بقدر الامكان في ازالته كلا ينقص فوة كلامه وشدة تاثيره ان من جهة الالفاظ اولاً وتنسيق هذه الاجزاء ثانياً ثم تنسيق الجل التي لها مناسبة وتعلق بعضها ببعض ثالثاً وحسن استعال التشبيه والاستمارة وغيرهما من انواع المجاز رابعاً فان في كل ذلك مجالاً للكاتب ان يقتصد على انتباء السلمع و بالتالي ان يكون لكتابته وفع في النفوس وتاثير فيها وفقاً لما نقتضيه البلاغة · وغرضنا ان نبين ان البلاغة في جميع هذه الاقسام متوقفة على الاقتصاد وان نشير بحسب الامكان الى كيف يمكن ان يتاتى الاقتصاد للكاتب في جميعها وبالله الاستعانة والتوفيق

------

الفصل الاول

في الاقتصاد على انتباء السامع في اختيار الالفاظ

قلنا ان الانتباه لا بدان تصرف منه وة على تلقى اللفظ وادراك

مقاطعهوقوة اخرى على استحضار معناه لدى الذهن ولذلك فبقدر ما يسهل اللفظ ولقل حروفه يسهل تلقيه فتقل من ثم قوة الانتباه المنصرفة على استيعاب مقاطعه وادراكما ويوخذ من هذا ان الالفاظ التي هي اقل مقاطعاً واسهل على النطق هي الجديرة باختيار الكاتب دون غيرها من المترادفات التي تساويها في سائر الحيثيات الاخر ما عدا مهولة التلفظ وقلة المقاطع وهذا شيء قد اجمع عليه جمهور الكتاب والمتادبين حتى لا نرى من يقول بخلافه بل اللغة نفسها هذه وجهتها في اوضاع اصول الفاظها فان الثلاثية منها اكثر من الرباعية والخماسية اقل منها والسداسية اقل من الخماسية والسباعية اقل من الخماسية والسباعية اقل من جميمها

واذا نظرنا الى ما صرح به علماء البيان رايناهم يشددون النكير على من ياتي بلفظ المستشزرات بدل المرفوعات و بلفظ البعاق بدل المزنة و بالنقاح بدل العذب و بالجمخور بدل الاجوف وكذلك ينكرون على من ياتي بالطلخا دون الحمقاء وبالجحيش دون الفريد وبالخرطوم دون الصهباء كما انهم لا يرون مساغا لمن ياتي من الافعال باطلخم الليل بدلاً من اسود كما انهم لا يرون مساغا لمن ياتي من الافعال باطلخم الليل بدلاً من اسود وبجفخ بدلا من فحر و بضئك فهو مضو وك او ضئد فهو مضو ود بدلاً من زكم فهو مزكوم وتابعهم على ذلك الشعرا والمتادبون واليك ما قال الشاعر المشهور صنى الدين الحلي منذ نحو من سبعاية سنة

انما الحيزبون والدردبيس والطخا والنقاخ والعلطبيس والخطاريس والشقعطب والصقد عب والحربصيص والعيطموس والحراجيجوالعفنقسوالعقلق م والطرفسان والعسطوس لغة تذفر المسامع منها حين تروى وتشمئز النفوس

#### الى ان يقول

درست هذه اللغات واضعى مذهب الناس ما يقول الرئيس الما المالية القلوب حديد ورقيق الالفاظ مغناطيس أ

على أنّا لا بدّ لنا هنا من ملاحظات نقدمها وهي (اولاً) اذا لم يكن لك من اللفظ ما يودّي المعنى الذي نقصده الا مثل هذه الالفاظ اصبح من باب الضرورة استعمالها بخلاف ما اذا كان هنالك لفظان كالجرشي والنفس مثلاً فان العدول الى استعمال الجرشي بدلاً من النفس ضرب من العي او التَقعُر

(ثانيًا) لا ينبغي ان يلتبس عليك الفرق بين جزالة اللفظ وعسر التلفظ او كراهته في السمع فتحسبها من باب واحد فانها متباينان جدًا كلق الله الانسان ضعيفًا و براه و فان برأ من رقبق اللفظ وخلق من جزله لا من المستكره في السمع وكذلك عظم عليه الامروكبر وشمنج وعلا والفارق بين جزالة اللفظ و بين كراهته في السمع انما هو حسن الذوق وسلامة الطبع والرجوع في ذلك الى قواعد معينة ضرب من التعمق ان لم يكن من قبيل العبث او المذيان

ثالثاً • اذا كان المقام مقام استمطام او مقام مدح او ذم او مقام تمني او ترجي او تاسف او تحسر واشباه هذه من الانفعاليات فاختيار المفخمة من الالفاظ على الرقيقة والكثيرة المقاطع على قليلتها اولى وانسب ولا سيما اذا كانت تلك المانيالمسوقة لها الجلة كانت تلك الانفاظ هي العمدة في الدلالة على تلك المعاني المسوقة لها الجلة واليك بعض الامثلة على ذلك قال الشاعر

ولا عيب فيهم غيران ً سيوفهم بهن ً فلول من قراع الكتائب تَخْيَرُنَ مرن ازمان يوم حليمة الى اليوم قد جُرَّبن كل التجاربِ فان المقام مقام استعظام ومدح فيناسبه من الالفاظ المفخمة دون الرقيقة والكثيرة المقاطع دون قليلها ولذلك فلفظة قراع لو ابدلتها بلفظــة ضرب او ضراب و كذلك تخير بخار او اختار ما كنت تجد للكلام مع هذا الابدال ما تجدهُ لهُ بدونهِ من البلاغة والقوة وعلى هذا النحو ورد قول المتنبى يطأن من الابطال مَن لاحلنَهُ ومن قِصَد المرَّان ما لا يقوَّم فانهُ لو قال « يدُسن من الابطال » بدلاً من يطأن ما كان لها من الموقع ما تراهُ للفظة يطأن مع ان الدوس هو الوطء الشديد وكذلك قوله \* عجاجًا تعثر العقبان فيه كانَّ الجوَّ وعثُ او خبارُ غطا بالعثير البيداء حتى تحيرتِ المتالي والعشارُ

الموقع ما تراه الفظة يطأ ن مع ان الدوس هو الوط الشديد و كذلك قوله عجاجاً تعثر العقبان فيه كان الجو وعث او خبار غطا بالعثير البيداء حتى تحيرت المتالي والعشار فان للعجاج في البيت الاول والفعل «تحيرت» في الثاني من الوقع ما ليس لمواد في ها الفرق كل الوضوح ليس لمواد في ها الفرق كل الوضوح لانه يمكن انابتها بدلاً من رديفتها من غير ان يختل الوزن او المعنى بشي اصلاً بخلاف (حارت) فان فيها موضع غموض لاختلالي الوزن حتى يُزعم ان (حارت) فيها لو استقام معها الوزن تكون في الشدة والتأثير (كتحيرت) والامر في الحقيقة ليس كما يزعم ويحقق لك ذلك ما اذا نثرت المعنى على صورتين ققلت في الصورة الاولى ( نقعاً عثرت فيه العقبان وتحيرت المتالي والعشار) وقلت في الثانية (عجاجاً تعثرت فيه العقبان وتحيرت المتالي والعشار) وقلت في الثانية (عجاجاً تعثرت فيه العقبان وتحيرت المتالي

والعشار) فانك ترى الصورة الثانية افعل على النفس واقوى و بالنتيجة ابلغ من الاولى

دعنا من الاستشهاد بالشعر الى بعض الامثال البسيطة كأن تصف امواج البحر على سبيل المبالغة وقل مثلاً «وعلت امواجه مكالجبال» ثم ابدل علت بحكمة اخرى الخم لفظا او اكثر مقاطعاً كأن نقول «وطغت امواجه كالجبال» او وتعالت امواجه كالجبال وانك ترى بشهادة النوق للفظ «طغت وتعالت» وقعاً يناسب المبالغة اكثر من لفظ علت الذوق للفظ «طغت وتعالت» وقعاً يناسب المبالغة اكثر من لفظ علت وهكذا قولك تريد المبالغة وتحدرت» السيول من الجبال امغال الانهار «فغطت» ما يجاورها من السهول ومثل السيول من الجبال امثال الانهار «فغطت» ما يجاورها من السهول ومثل السيول من الجبال امثال الانهار «فغطت» ما يجاورها من السهول ومثل قولك «عظم عليه الامر »فانه ابلغ من «كبر طيه » وكلاها ابلغ من قولك شق عليه قولك شق عليه الامر »فانه ابلغ من «كبر طيه » وكلاها ابلغ من قولك شق عليه قولك شق عليه الامر »فانه ابلغ من «كبر طيه » وكلاها ابلغ من قولك شق عليه الامر »فانه ابلغ من «كبر طيه » وكلاها ابلغ من قولك شق عليه ولله شق عليه الامر »فانه ابلغ من «كبر طيه » وكلاها ابلغ من قولك شق عليه ولله شق عليه الامر »فانه ابلغ من «كبر طيه » وكلاها ابلغ من قولك شق عليه ولك شق عليه الامر »فانه ابلغ من «كبر طيه » وكلاها ابلغ من قولك شق عليه الامر »فانه ابلغ من «كبر طيه » وكلاها ابلغ من قولك شق عليه الامر »فانه ابلغ من «كبر طيه » وكلاها ابلغ من قولك شق عليه الامر »فانه ابله هن هو كله ها بلغ من قولك شق عليه الامر »فانه ابلغ من «كبر طيه » وكلاها ابلغ من قولك شق عليه الامر »فانه ابلغ من «كبر طيه » وكلاها ابلغ من قولك شق عليه الامر »فانه ابله بله من «كبر طيه » وكلاها ابله من قولك شق عليه الامر »فانه ابله بله من «كبر طيه » وكلاها ابله من «كبر طيه » وكلاها بله من «كبر طيه » وكلاها ابله من «كبر طيه » وكله ها بله من «كبر طيه » وكله ها بله من «كبر طيه » وكله من المناك «كبر من المناك «كبر من المناك «كبر من المناك «كبر مناك «كبر منا

وعلى هذا المنوال ترى ان قولم · نعمًا ايها العبد الامين · ابلغ من .

نعم ايها العبد الامين . وقولم . يا حبدًا وادي العقيق ويا حبدًا اهله ابلغ من حبدًا وادي العقيق وحبدًا اهله بدون يا م . وقولم في مقام التفيع او الحزن الشديد . وآ اسفي عليك · ابلغ من قولم . اسني عليك . ووآ سفاه عليك ابلغ من كلتبها وكذلك قولم في مقام التندم . يا ليتني كنت معهم . ابلغ من قولم . ليتني كنت معهم . وكثير من امثال هذه الصور التي يزيد في بلاغتها زيادة الحروف

وربما يخال في اول الامر ان هذا مناقض لما قدمناه من مبدا الاقتصاد على انتباه السامع الا ان النقد الصحيح يُري المتامل انطباق كل

ذلك عليه وسبيه الدالفاظ المفنمة لما دلالتان دلالة بوضعها او بجوهرها على المبالغة في ذلك المعنى اذن يُسَبَّهُ بوضع اللفظة الى معناها و بنفس ذلك الوقت يُسَبَّهُ بفغامة لفظها الى ففامة المعنى المدلول عليه بها او المبالغة فيه وفقاً لما يريد المتكلم ومن الواضح ان في ذلك اقتصاداً. وما يصدق على الالفاظ المفنمة يصدق ايضاً على الالفاظ الكثيرة المقاطع فانها يتهيأ معها للمتكلمان يكيف صوته بها بما يصور العظمة او المبالغة ولولا خوف الاطالة لأقنا الدليل على ذلك بما لا يدع للرتاب محلاً للريه

لكن لا يذهب عليك الفرق بين المعاني التي نقبل المبالغة والمعاني التي لا نقبلها فالجبل مثلاً لانه من المعاني المحسوسة لا يقبل المبالغة باللغة الطبيعية لان لكل جبل علوا معيناً واتساعاً معيناً يمكك ان تعددها بالاقدام والاميال وكذلك الناقة بخلاف الحزن والفرح فانهما نوعان من الوجدانيات يتفاوتكل منها في الشدة والضعف ولا يمكن نقيهد درجتها لا بالاقدام ولا بالاميال وكذلك الاستحسان والاستهجان وما كان من هذا القبيل كالتمني والترجي والتندم والتحسر فانها لما كانت من الأمور الوجدانية المعنوية كان يمكن الدلالة عليها باللغة الوضعية وباللغة الطبيعية في وقت واحد معافد لالة الالفاظ الوضعية اغاهي على المعنى الاصلى ودلالة الصوت الطبيعية انما هي على الشدة والضعف واذا صح ما قلناه فقد صار من الواضح ان الاافاظ الفخمة او الكثيرة المقاطع هي انسب من غيرها في الدلالة على شدة تلك المعاني وقوتها حيثماً تراد تلك الدلالة ، ولا بدلي هنا من ان المح الى ان التعبير بالجمع قد يكون له في بعض

للمواقع من الدلالة على الاستعظام وما يشاكله ما لا يكون بالالفاظ المفردة ويأتا لما اديده اذكر الث بيت المتنبي قال

شرَفٌ ينطحُ النجومُ برَوْقيَــه ِ وعزُّ يُقَلُّقلُ الاجبالا

• فان ذكر النجوم والاجبال في وصف الشرف والعز يُخَيِّلُ في عظمتهما ما لا يُخَيِّلُ باللفظ المفرد وسببه ان نطح النجوم برَوْقَيه يُخَيِّلُ الاتساع فضلاً عن الارتفاع . ولا شك ان ما ساوى غيره في الارتفاع وزاد عليه في الاتساع كان اعظم منه جرماً وكذلك ما يقلقل الإجبال هواشد فوة مما يقلقل الجبال هواشد فوة مما يقلقل الجبل الواحد . وعلى هذا المنوال يفضل التعبير بالجمع على التعبير بالمفرد في قوله فيما بلي البيت المارد كره قال

حال اعدائنا عظيم وسيف ال دولة ابن السيوف اعظم حالا فانه اراد بالسيوف آباء سيف الدولة ولا شك ان مر كان له آباء شرفاء هو اعرق بالشرف بمن كان له اب واحد . وقد ذكرتُ ما ذكرت ليتنبه الكاتب الى امثال هذه الدقائق وليقس على ما ذكرناه غيره من امثاله

﴿ يُفضَّلُ فِي انتقاء الالفاظ المالوف على غير المالوف ﴾

. لان في انتقاء المالوف اقتصاداً على ذهن السامع وبيانه ان الذهن لا بدلة بعد الشعور بالالفاظ من صرف قوة على استحضار صورة المعاني المرادة بها ومن المعلوم انه كلما كانت الالفة بالالفاظ اكثر كان استحضار صور معانيها عند الذهر اسهل فكانت من ثم القوة المنصرفة لهذه الغاية

اقل وحصل الاقتصاد بذلك · ولا شك ان هذه القوة المقتصدة تُنفَق في تحقق المعنى المسوقة له الجملة قصدًا فيكون اوضح لدى الذهن فمن ثم يكون اشد رسوخًا واعظم تأثيرًا في النفس وهذا هو عين البلاغة او المقصود منها

واظن انه لا يوجد من ينكر ان صور معاني الالفاظ المالوفة هي المهل استحضارًا على الذهن من صور غير المالوفة او مما هي اقل الفةَّ منها فان كان ثم من يذهب الى الخلاف فلا أكثر من ان نشير لهُ ان كان ممن درس لغة أجنبية حديثاً الى ان يقرا في كتاب منها وجهاً وفي لغته الاصلية وجهاً وليكن الموضوع واحدًا كأن يكون رواية معرَّبة فان ما يصرفه من الوقت على فهم معاني الوجه في اللغة الاجنبية قد يكون اضعاف ما يصرفه ُ على فهم ذلك الوجه بلغته ِ الاصلية · وهو ايضاً اذا تفطن يعلم انه اذا فرغ من الرواية في لغته المالوفة عنده ُ يمكنه ان يشير الى مواضع كثيرة منها وان يعين لموضع اشارته الوجه والسطر في ذلك الوجه وكل ذلك مما لا يستطيع مثله في اللغة الاجنبية ٠ بل اللغة الاجنبية نفسها تسهل عليه قراتها وفهم معانيها كلا بعد عهد الفته بها وآكثر من ذلك انك قد تكون تكتب او نقرأ وانت يسمع من حولك يتكلمون في حادثة بلغتك الاصلية فتفهم أكثر تلك الحادثة مع عدم انقطاعك عن القراءة او الكتابة وانت لوكنت كذلك وكان حديثهم بلغة اجنبية لم تالفها بعد فقد لا تفهم شيئًا من حديثهم وكل هذا امر مشاهد لا يستطاع دفعه .وما سببه الآ صعوبة استحضار صور معاني الالفاظ الغير المالوفة على الذهن وسهولة استحضار ما كان مالوفاً منها

لم يبق رببة في الاستعال لكن هنا يتوجه علينا السؤال أن ما هو المالوف من الالفاظ المانوس في الاستعال لكن هنا يتوجه علينا السؤال أن ما هو المالوف من الالفاظ وكيف يتميز عن غيره وقلت المالوف انما هو المتداول في اجاديثنا وقصصنا مما اعتدنا سماعه منذ ايام الصبوة والا ان هذه الالفاظ لا تكاد نتجاوز الالف عداً وما هذا بالذي يكني للكتابة والتاليف فلا بد لنا من المحق به غيره

اذا تاملت رأيت بين ايديناكتباً نقضى علينا الشمائر الدبنية والادبية بدراستها والتامل فيها بل لا بدَّ من قراءَة فصل منها يوميًّا في بيت كل من عُرف بالدين والفضل وهذه الكتب الماهي الكتب المقدسة اعني بها التوراة والانجيل عندنا نحن معاشر النصارى والقرآ نوالحديث عند معاشر الاسلام. اما القرآن والحديث فليس من ينكر أن الفاظها هي الغاية في المالوف فانه فضلاً عما تفرضه الشعائر الدينية من دراستهما وحفظهما فعليهما بنيت اللغة في صرفها ونحوها وبيانها وعلم فرائضها ومعاملاتها وعليها مدار أكثر امهات اللغة ومعجاتها ان لم اقل كلها · واما الكتب المقدسة عندنا معاشر النصاري فلا بدُّ من الحاق الفاظها بالفاظ القرآن والحديث وان في الدرجة الثانية وعندنا ترجمتان شائعتان احداهما للموسلين الاميركان والاخرى للاباء اليسوعيين وكل من هاتين الترجمتين قد وقف على الفاظها جماعة من الثقات فلم يدونوا كلة الا بعد تحقق اصالتها في اللغة وزادوا أنهم انتقوها من عذب الكلام واقر به ِ الى المأنوس عندهم والمعلوم انه المتداول عندمن نقدمهم من كبار الكتاب فصار من الواجب ان تدرج الفاظ هذه الكتب في عداد الالفاظ المالوفة المانوسة ويحكم لها بمزية

المتقدم على غيرها

ويلمق بالفاظ هذه الكتب ما كان من كتب المشعر والادبوالتفاسيد المعروفة المتداولة كديوان ابي الطيب المتنبي وديوان البحتري وعنقر وابي نواس وغيرهم من يدانيهم في الطبقة من شعرا المحدثين الشائع استعالما وتداولها بين جماعات المتهذبين وككتاب الاغاني للاصبهاني والكلمل للبرد والتفسير الكبير للامام فحر الدين الرازي والكشاف للملامة جار الله الزيخشري وككتاب مروج الذهب المسعودي والكامل لابن الاثير والخطط المقريزي والعبر لابن خادون ومن اشهر اجزائه المقدمة في فلفسة العمران عما لم ينسع على منوالها من قبلها ثم ما سيف طبقة هذه الكتب كاحيا علوم الدين للامام الغزالي مما لا يخني امرها على منشم مجرفة الادب ولا يسعه جهلها

#### صور مزيدات الافعال

ويما اخص بالتنبيه عليه في هذا المقام صور مزيدات الافعال فان وزن (أَفْعَلَ) مثلاً مشهور بالتعدية و (فَعَلَ) بالتكثير والمبالغة و (فَعَلَ) بالمطاوعة و(تَفَعَلَ) بالمطاوعة و(تَفَعَلَ) بطاوعة فَمَل وأَفْتَعَلَ) بالمطاوعة و(تَفَعَلَ) بطاوعة فَمَل و(تفاعل) بمطاوعة فاعل والادعاء بالشيء و (أَفْعَلَ وأَفْعَالً) بخروج صورة الحدث على سبيل التدريج و (اَستَفعَلَ) بالوجدان على صفة او طلبه عليه

ولما اشتهرت هذه الصور بهذه الاعتبارات صار الذهن يتسارع الى

تلك الاعتبارات حالما يطرق سمعة تلك الصوراو يراها مكتوبة امامه والماخوذ من هذا ارب استمال (أَضَلَ ) للتمدية اولى من استمال (فَعَلَ ) و ( فَعَلَ ) للتَكثير والمبالغة اولى من ( أَفْعَلَ ) فاذا وُجِد ( أَفْعَلَ وَفَعْلَ) للتعدية فالعدول عن (أَ فَعَل ) الى ( فَعَل ) مِخلُّ بالبلاغة وهكذا فيما سواهما من الصينغ. ويحضرني من ذلك بعض الامثلة منها أَحْدَمَتِ الناز واحتدمت بمعنى ٠ فانّ المطاوع اولى بالاستعال ٠ وكذلك أحتد" عِليه وأَ سَخِدٌ بمغنى غضب فان أحتدُ مانوسة في الاستعال دون أستحدٌ وبِمَكُس ذلك أَستَكْرَمْتَ فَأُرْتَبِطْ ﴿ وَآكُرْمَتَ فَأَرْتَبِطْ ﴿ وَأَسْتَكْبُرَ الامر وأكبَرَهُ وأستعظمهُ وأعظمهُ فان وزن (أستَفَعلَ) اولى بالاستعال من (أَفْمَلَ ) لانهُ مستعمل فيها ألف فيه اعني الوجدان على صفة وكذلك القول في ( قوَّر الثوب واقتارهُ ) فان اعتباز المبالغة والتكثير هوالمقصود فيلائمهُ ( فَمَّلَ ) دون أَ فَتَمَلَّ لان المتبادر اعتبارهُ في ( أَ فَعَلَّ ) المطاوعة وهي ليست مقصودة هنا. وكذلك( حجّرَ الطين وتُعجّر وأستحجر ) اي تصلب كالحبير فان وزن تَفَعَل امِلَى هِذا المعنى اعنى الصيرورة من استفعل وتَفَعَّل وأَ ستفعَلَ اولى من فعَّل لما تعلم مرن اشتهار فعَّل باعتبار المبالغة ، والتكثير فيتسارغ الذهن اليه وهوليس بقصود

ومن هذا النمط (قوَّسَ الشَّيخُ ونقوَّسَ واَستقوَسَ ) كان او صار أُ قَوَسَ اي منحني الظهر وهذا الاعتبار اعني الصير ورة مالوف سيف تفعَّل اكثر مما هو في استفعل وفعَّل كما ذكرنا ولذلك فالعدول عن نقوَّس الى احدى مراد فتيها مخلُّ بالبلاغة · وهكذا نقول في كَسَر العود واكتسرهُ فان كسر اولى بالاستعال لان المتبادر من (اَ فتَعَلَ) انما هو المطاوعة ومطاوع المتعدي الى مفعول واحد ينقلب الى اللازم وهو غير المراد هنا وعلى عكس ذلك كَسَفَتِ الشّمس وانكسفَت فان وزن ( اَ نَفْعَلَ) لا يخنى مكان حسنه على كسفَ لتبادر معنى المطاوعة منه مما يلائم المعنى المقصود واللبيب لا يخنى عليه الدفائق في هذا الموقف وحسن ذوقه كفيل له باختيار احدك الصبغ دون مرادفتها في المعنى لاعتبارات تحضر في نفسه مما يصعب حصرها في ضوابط معينة

واعلم ان ما قلناه انها هو على سبيل التقريب والآ فاذا كثر استعال الكتاب طصيغة ما في غير الاعتبار المشهورة هي فيه لم يضرها خروجها عن هذا الاعتبار العام وا رى من ذلك قولم «اغتاب فلان فلانا » فانه لما كثر استعالما للتعدية ألف ذلك فيها حتى اصبحت اكثر استعالاً من «غاب» واقرب لفهم السامع و بالنتيجة افصح منها عند اهل البلاغة وكذلك غاله واغتاله فان المزية لاغتال على غال لكثرة استعالما عند الكتابوان خرجت عن الاعتبار العام المشهورة هي فيه وكذلك اغتنى واستغنى ضد افتقر فانها مرادفان للمجرَّد غيى واكثرة استعالما دونه ولشيوع ذلك بين الكتاب اصبح لهما الاولية عليه في الاستعمال

بقي لي ان أشير الى الالفاظ الخاصة وما يساوقها والعامة وما يساوقها فانها مما لا ينبغي اهما لها في موقف الفصاحة والبلاغة \* ومما تهمنا معرفته هو ان الالفاظ الخاصة يسهل على الذهن استحضار الصور الموضوعة بازائها أكثر من الالفاظ العامة · وللايضاح نقول ان عثماني وسوري و بيروتي مثلاً هي من الالفاظ التي بينها عموم وخصوص ولفظ السوري احمص من لفظ العثماني والبيروتي اخص من كليهما وواضح ان استحضار الصورة المرادة

لسوري اسهل على الذهن من المرادة بعثماني والمرادة ببيرو تي اسهل أستحضارًا من المرادة بسوري وعثماني واوضح عند الذهن ايضاً

وينساق مع الالفاظ الخاصة اسهاله الذوات فان نسبتها الى اسهاء المعاني من أحيث وضوح الصورة وسهولة الاستحضار هي كنسبة الاسماء الخاصة الى الاسماء العامة فاستحضار صورة الجبل والوادسيك والنهر والبحو والشمس والقمر والنجوم وغيرها من اسماء الذوات هو اسهل من استحضار صورة الكان والزمان والفضاء والامتداد والبعد والقوة والاضاءةوما ماثلها من اسماء المعاني \* وهذا الحكم نفسه يصدق على اسماء الموصوفات كالاحمر والازرق والطويل والقصير والكريم والبخيل بالنسبة الى اسماء الصفات نفسها كالحمرة والزرقة والطول والقصر والكرم والبخل فان صور الاولى اوضع عند الذهن واسهل استحضارًا من الثانية و بالضرورة يكون التعبير بها عنالمقصود فيه ِزيادة اقتصاد على انتباه السامع فهي اذن ابلغ في الاستعمال واولى بالاختيار · وعليهِ فمها تهيأ لك ان تاتي بالالفاظ الحاصة او الموضوعة للذوات او الموضوعة للموصوفات دون الالفاظ العامة آو الموضوعة للمعاني او الموضوعة لنفس الصفات فافعل \* ولا اعنى ان نْتَكَلّْف ذلك تَكَلّْفًا في كل المقامات انما اعنى انه اذا وافق التعبير بهذه الالفاقط غرضك موافقة ما يقابلها لهُ فلا تعدل عنها الى تلك · وساذكر لك هنا بعض الامثلة مما يشهد الذوق بسهولة فهم المراد منهاوشدة وضوح صورها وبالتالي ببلاغتها وذلك لانالفاظها كلها او آكثرها منتقاة من اسماء الذوات ثم اردفها بذكر غيرها مما الفاظها من اسماء المعاني والصفات فتعلم الفرق بينهما

## الشاهد على الإول ، قالت مغية الباهلية

حينًا باحسن ما يسمو له الشجرُ وطاب فيثاهمًا وألمنتظرَ الثمرُ يُبقي الزمانُ على شيء ولا يذرُ يجلو الدجى فهوى من بينها القمرُ

كَنَّا كَفُصنينِ فِي جَرِثُومَةِ سَمَقًا حَتَى اذَا قِيلَ قَدَّ طَالَتَ فُرُّ وَعُهما اخْتَى على واحدي ريب الزمان و.ا حَتَا كَانْجُم لِيلِ بِينَهَا فَمْرُ وَقَالَ بَعْضُهُم وَقَالَ بَعْضُهُم

ولا مجلساً تدعى اليه ِ الولائدُ سبابُ الرجال ِنثرُهم والقصائدُ

اذا لمانت لم نترك طماماً تحبه من تجللت عارًا لا يزال يشبه الشاهد على الثاني قال المتنبي

في البمد ما لا تكلُّفُ الإبلُ من ملل طائم بها مللُ

أَ بُعدُ نَأْيِ الْلَّيْمَةِ الْعَلُ مَاوَلَةُ مَا يَدُومَ لِيسَ لَمَــا وقال ايضاً

وليَّن العزَّمُ حدَّ المركبِ الحَشْنِ وَقَتْلَةٍ فُرِنت بالذم في الجُبْنِ

قد هوَّن الصبرُ عندي كُلُّ نازلة ٍ كُم عَالص وعُلَّى في خوضمعركة وقال ايضاً

اذا الفضل لم يرفعك عن شكر ناقص

على هبة فالفضّل فيمن لهُ الشكرُ

فانك اذا تاملت ابيات الشاهد على الاول رايتها اسهل فهم واوضح صورة من ابيات المتنبي واذا تاملت الفاظها وجدت أكثرها من أسماء المعاني والصفات المذوات على حين ان أكثر الفاظ ابيات المتنبي من اسماء المعاني والصفات .

لا نقس على نفسك ان كنت بمن ألفوا فن الادب وعنوا بدرس اشعار المتنبي وشرحها فانك على حالتك هذه تكاد نظن ان لا فرق بين هذه وتلك لكن اعرض الابيات على ذكي الفطرة بالطبع يفهم المعاني اذا فُهم ما فانك تراه يسرع كل السرعة في فهم معاني ابيات الشاهد على الاول و يبطي محكل البطء في فهم ابيات المتنبي

دعنا بمد ننظر قليلاً في المسألة من موقف آخر غير مقابلة ابيات الشاهد على الاول والشاهد على الثاني بعضها يبعض فات المقابلة بينها عسرة لاسباب لا حاجة بنا الى ذكرها الان عائر ابيات القائل و

اذا انت لم نترك طعامًا تحبُّهُ ولا عَجلسًا تُدْعَى اليه الولائدُ تَجللت عارًا لا يزال يَشُبُّهُ سباب الرجال نثرهم والقصائدُ

وابدل اسماء الذوات باسماء معان بمعناها فتصير الى نحو ما ياتي اذا انت لم نترك الجشع واللهو تجللت عارًا لا يزال يشبه سباب الرجال نثرًا ونظاً فترى النثر على قلة الفاظه اصعب فها والخي صورة من النظم وما ذلك الآلان الجشع واللهو من اسماء المعاني التي يعسر على الذهن استحضار صورها فلا يمكنا فهم ها حق الفهم الآاذا تصورنا المحسوس المجرّدة عنه صورة معناها وذلك مما يتقاضانا الن نرجع من تلقاء انفسنا الى تصور الطعام المحبوب والمجلس الذي تُدعى اليه الولائد

واعلم ايضاً ان اسماء المعاني والصفات المطلقة اصعب على الفهم وأَخفى صورة على الذهن من المقيدة بقيد اضافة او غيره وكذلك اسماء الاحداث فانها اخفى صورة واعسر فهماً من الافعال التي بمعناها اذا استويا

في الاطلاق والتقييد فاختر لنفسك بعد ما بيناهُ لك ما تشاء من التعبير بالالفاظ التي تتاسب غرضك وتنطبق عليه

# الفصل الثاني الافتصاد على انتباء السامع في وضع الألفاظ في الجملة

اعلم انه لا بد من وضع الالفاظ في الجلة وضعاً مخصوصاً يظهر به المعنى المراد منها لكن كثيرًا ما يتاً تى لنا عدة اوضاع والمعنى المراد مفهوم في جميعها فلا بد اذن من ان يكون احد هذه الاوضاع مفضلًا على غيرة ومقياس الافضلية يرجع الى الاقتصاد على انتباه السامع فما كان الاقتصاد فيه اكثر كان اقضل والعكس بالعكس

وبعبارة اخرى نقول ان كل صورة ذهنية مركبة فلا بد من ترتيب خاص بين اجزائها في الذهن يكون فيه كل جزء في موضعه اللائق به بحيث يراها العقل جميعها في اقصر مدة واقل تعب والعبارة اللفظية مها كانت اوضاع الفاظها اقرب الى اوضاع تلك الصورة الذهنية كانت افضل وابلغ حتى اذا امكن ان يكون وضع كل لفظ مطابقاً لوضع الصورة التي تخصه في الذهن كان الاقتصاد على أئمه و بلغت البلاغة حينئذ اعلى غاياتها في الجملة والذي نريد الاشارة اليه في هذا الفصل الما هو ذكر بعض ملاحظات اذا نحن راعيناها كنا اقرب الى الاصابة في ترتيب العبارة واللفظية بحيث تنطبق على الصورة الذهنية التي اشرنا اليها العبارة واللفظية بحيث تنطبق على الصورة الذهنية التي اشرنا اليها

واول ما نبدا به القيود والمقيدات المفردة ومنها الصفة والموصوفولا

نعني بالصفة مجرد النعت النحوي بل ما يكون قيدًا للموصوف يبين على الحقيقة صفة من صفاته او حالاً من احواله المعنوية لاننا لو عنينا النعت النحوي لم يكن هنالك ترد د لان المصطلح النحوي لا يجوز التسمية اصالة وبيانًا لمرادنا نقول اي التركيبين ابلغ اذا لم يمنع مانع من احدها (أقدمت سود الرايات) مثلاً ام (قدمت الرايات السود) فان لفظة (سود) صفة في المهنى للرايات نقد مت عليها ام تاخرت عنها وقانا الدليل يرجح الاول على الثاني وذلك لاسباب

( أولاً ) لان الصفة اعم والموصوف اخص واذا اجتمع الاخص والاعم وتساوت في نقديمها وتأخيرها سائر الاعتبارات الاخرى فالاعم اولى ان يقدم على الاخص لانه يهيء الذهن لتصور الاخص

(ثانياً) انَّ الموصوفَ لا يُدْرك الاَّ بالصفة بمعنى انَّ ما نلحظُهُ من الموصوف اولاً انما هوالصفة كاللون والشكل فتقديم الصفة اذن طبق المورة الادراك الحقيقية عند الذهن فهواذن ابلغ

ثم اذا رجعنا الى مبدانا اعني ان البلاغة متوقفة على مقدار الاقتصاد على انتباه السامع ادّ على بنا النظر الى الحكم باولوية نقديم الصفة ايضا وبيانه في الجملة التي مرّت بنا «قدِمتْ سود الرايات » انك اذا اشعرت بلفظة سود تهيات في الغالب لادراك الموصوف من غير زيادة وتوقفت نتوقع قدومه لتكسوه بصفته فاذا ذُكر قرنته بها وفقاً للشعور بالموصوفات الحقيقية في الخارج فكنت كانك تشاهده فعلاً بخلاف ما اذا قلنا «قدمت الرايات السود » فانك اذا اشعرت بلفظ الرايات بادر ذهنك لاحضار معنى اللفظ وفي الغالب اذا لم نقل دامًا يحضر صورة الرايات مع لون

عنصوص هو اللون العالبة مشاهدته فاذا ذكرت الصفة ثانيا اقتضى ازالة الصورة الاولى المتبادرة واحضار الصورة الحقيقية وذلك تكليف للذهن ان يصرف قوة واثدة كان في غنى عن صرفها مع لقديم الصفة فتقديم الصفة أذن فيه اقتصاد آكثر فهو أذن ابلغ \*لعلك نقول وما الموجب لقولك انك اذا اشعرت بالصفة تهياً ت لادراك الموصوف من غير زيادة فتوقفت نتوقع قدومه لتكسوه بصفته · لكن لما قلت · واذا اشعرت بالموصوف بادر الذهن الى احضاره والغالب ان يقرنه بصفة يغلب في المشاهد ان يقترَن بهاَ في الْخَارِجِ · فما الداعى لهذه التفرقة ? ولمَ لمّ تجعلها سواء ؟ فأنَّا لا َ نعرف صفة بدون موصوف فيقتضى اذن ان نجضر الصفة ومعها موصوف ربما كان هو الموصوف الذي يُذكّر بعدُ وربما كان خلافهُ فيحتاج الذهن الى اصلاح الصورة مع نقدم ذكر الصفة كما يجتاج الي اصلاحها مع نقدم ذَكَرُ المُوصُوفَ· قَلْنَا الفَارَقَ بِينِهَا هَذَا · وَهُو انَ الصَّفَةُ لَا يَكُنَ ان تَسْتُقُلُ بنفسها عن الموصوف ولا بد ان يُذكِّر الموصوف عقيبها والذهن يعرف هذا بالاختبار فلا يكلف نفسه باحضار ما لا بُدُّ ان يُستحضِّرُله ضرورة فاقتضى بحكم الطبع والعادة ان يتوقف يتوقع ذكر الموصوف بخلاف ما اذا ذُكر الموصوف اوَّلًا فانه ليس من الضروري ان تُذكِّر صفته بعده والكثير المعتاد ان يُترُّك ذَكر الصفة ويُترَّك امر نقد يرها للمقل كيفا يشا ولذلك اصبح العقل ميَّالاً بحكم العادة لاحضار الموصوف حالاً عند اول شعوره به على ايّ صفة الْفقت له من غير توقّف ولا توقّع لذكرها

هذا ما وصلنا اليه عن طريق النظر فدعنا نعرضه على مقياس الذوق بتقديم بعض امثلة يراجع فيها كل ذي ذوق ذوقه قال الشاعر

يضُ الوجوه كريمة احسابهم شمُّ الانوف من الطراز الاول فانه لو قال ذوو وجوه بيض واحساب كريمة وانوف شمُّ ما اشعرنا بتحقق الصفة للموصوف مع التأخير مثل ما نشعر بذلك مع التقديم فضلاً عالم لتقدّم الصفة من الوقع في النفس ما لا يكون مثلهُ مع تاخيرها وقال ايضاً طوالى قنا تطاعنها قصار وقطرُك في ندى ووغى بحار وقال

طوال الرُدَينيَّاتِ يقصفُها هي وبيضُ السُّرَعِيَّاتِ يقطعها لحي وقال م القاضل الناس اغراضُ لدى الرَّمن

يفلو من المم اخلام من الفطن

وقال

ثاقبُ الرأي ِثاقب الحلم لا يقدر العرُ لهُ على اقلاق وقال

وَذَكِيُّ رَائِحَةِ الرياضِ كلامها تَبغِي الثناءَ على الحيا فتفوجُ وقال

مُسِكِيَّةُ النَّهَاتُ اللَّا انها وحشيَّةٌ اسواهم لا تعيقُ وقال

ا يمز أضلي اذا قنعت من الله من بعيش معبّل التنكيد فان الكلام مع التقديم في جيمها ابلغ منه مع التاخير واوقع في النفس ولعلك نقول ان التاخير مدعاة لا ختلال النظم واذا اختل النظم نقص الكلام من حسنه فلعل هذا النقص من البلاغة وحسن الوقع راجع الى هذا السبب لا الى ما ذكرت من تاخير الصفة قلث

انثر احد هذه الابيات على صورتين تكون الصفة مقدمة في احداهما موخرة سيفي الاخرى كقولك « قباً طوال تطاعنها قصيرة » او «طوال قنا تطاعنها قصيرة »وكقولك ومي يقصف طوال الردينيات ولحمي يقطع بيض السريجيات او

دي يقصف الردينيات الطوال ولحي يقطع السريجيات البيض فانك ترى الغالب على ذوقك ان يميل الى التقديم أكثر مما يميل الى التاخير ولا باس اذا اوردنا لغير المتنبي قال الحاجري

واهيف ممسول المراشف دأ به التجني فلا يحنو ولا يترفّق يا خليّ الفواد قد ملاً الوجد فوادي وبرّح التبريخ وقال ابن منجك

متورد الوجنات خشية ناظر اضحى بريحان العذار منقبا و يلحق بالصفة المصدر المضاف الى معموله كقوله

لا يُعجبنَّ مضيماً حسن بزَّتهِ وهل تروق دفيناً جودة الكفنِ ويلحق بالمصدر اسماء الالوان كالسواد والبياض الحكقولهِ كم قتيل كما قُتِلتُ شهيدِ لبياض الطَّلَى وورد الحدود وكقوله

ازورهم وسواد الليل يشفع لي وانتني وبياض الصبح يغرى بي هذه بعض الامثلة الشعرية وهي قليل من كثير ومن تنبه لها فانه يرى امثالها كيفا وقعت عينه على دواوين الشعراء والادباء أواما في النثر فلا نقل عاهي في النظم ومن المالوف المتعارف ما تراه يومياً على عنوانات المغلفات كقولم

جناب العالم الفاضل فلان

و جناب الاديب البارع فلان

و جناب الشاعر الناثر فلان

و جناب كريم الشيم سني الهمم فلان

واليك ما ورد في جريدة البيان الغراء الجزء الثاني

نعث الينا انباء الاستانة انسان عين الفضل والكمال ومجمع اشعة الحكمة بل قطب دائرة العاوم على الاجمال · رحلة البلغاء وقدوة العارفين

وقاضي علوم الدنيا والدين السيد جمال الدين الحسيني الخ

فان جميع ما مرَّ من هذه الامثلة لوردَّ الى صورة النعت والمنعوت اما بدون تحوُّل او بنحوُّل قليل تجوّزهُ اللغة لبان عليها شيء من الضعف في تاثيرها وحسن وقعها كما لا يخفى على ذي ذوق

لا بد للواقف على ما ذكرناه من بلاغة نقديم الصفة على الموصوف من ان يمرَّ على صور منهاكثيرة نقتضي فيها البلاغة العكس اعني نقديم الموصوف بشهادة الذوق ايضاً ومن صور هذه الامثلة ما ترى

نزُور ديارًا ما نحبُ لها مغنى ونسأَل فيها غير صاحبها الإِذْنا ومنها

واجزِ الاميرَ الذي نعاهُ فاجئةً بغير قول ونعمى الناس اقوال ومنها

فتى عيش في معروفه بعد موته كاكان بعد السيل مجراه مرتعا وغيرها كثير من بابها فان جملة «ما نحبُّ لها مغنى » صفة «لديارًا» والموصول وصلته صفة «للامير» وجملة «عيش في معروفه بعد موته إلخ» صفة

لفقى و فكيف تعلّل عن هذا وقلت في جواب ذلك على وجهين (الأول) ان اللغة لا تطاوعنا دائماً على نقديم الصفة لانها رسخت على صور وهيئات ان اقدمنا على هدمها حباً بالاقتصاد انعكس بنا الامر الى الاسراف ومن ذلك هذه النعوت الجملة فانه لا بد فيها من ضمير يربطها بالمنعوت وهذا الضمير لما كا قد اعتدنا مقصوصية في اللغة وطول الالفة بها ان نرده الى منقدم اصبحنا لا نفيظ رجوعه الى المتاخر الا بعد ان يُعينا التفتيش عنه في الكلام المتقدم وفي ذلك امراف في انفاق قوى الذهن لغير طائل ومعاكمة المبدأ البلاغة لانه يزيد على الاقتصاد الحاصل من نقديم النعث فعمار اذن من ضرورة البلاغة ان نقدم المنعوث

فقد يرى هذه الصفات المتاخرة قبل الموصوف وهذا على ندرته قد يجي، في شعر اماثل الشعرا، وخطب كبار الخطباء و يكون له في موقعه من الطلاوة ورونق البلاغة ما يعلمه المتفطن له أ

ومن باب الصفة والموصوف الفاظ التوكيد واسماء الاشارة فارخ الإبلغ فيها لقدمها على الموكد والمشلر اليه واليك هذه الجملة مثالاً وخرج اليه اهل اورشليم وجميع الكورة الحيطة بالاردن بتقديم لفظ التوكيد فانها المغ منها مع تاخيره اي وخرج اليه اهل اورشليم والكورة الميطة بالاردن جميمها • وسببه العقلي على ما ارى ان الذهن اذا مرَّت به هذه الالفاظ « وجميع الكورة المحيطة بالاردن، استعضر ابتداء المعنى الموضوع بازائها على شموله بخلاف ما اذا قيل « والكورة الحيطة بالاردن جميعها » فانه يستحضر صورة الكورة المحيطة بالاردن اولاً من غير شمول ثم اذا جاءت لفظة جميمها اضطر لإسقضارها ثانية مع الشمول فالوضع الاول اذن لا يكلف الذهن الا الى عمل واحد عقلي وانفلق قوة واحدة عصبية لقابله بخلاف الوضع الثاني فانه يكلف الذهن الى عملين اثنين وانفاق قوتين نقابلها وارى ان احضار المعنى على شموله ابتداء انما هو بمثابة المشاهد واضافة الشمول اليه متاخرًا الها هو بمثابة اخبار والاخبار يتطرق اليه من الشك ما لا يتطرق الى المشاهدولهذا نرى كانما الجلة الاولى ( اعنى المتقدمة فيها اداة التوكيد) أكثر تحققاً وادعى إلى التصديق من الثانية

# الفصل الثالث الفعل وقيوده من زمان ومكان ومنعول به ومجرور وسبب

ثم نحن اذا انتقلنا من الموصوف والصفة الى الفعل وقيوده المذكورة اعلاه قلنا ان بينها و بينه من النسبة كتلك التي بين الصفة والموصوف ولذلك فهي اولى ان نتقدم عليه اذا لم يمنع مانع او لم يدع الى التاخير ذاع ما يقتضية نظم الكلام او خلافه من الاعتبارات اللفظية والمعنوية التي تختلف باختلاف المقامات والمواقف المتعددة

ولا باس من بعض التفصيل ولنبدا بالسبب فانه ان كان امرًا واقعاً يترتب عايه الفعل او كان الذهن متطلعاً اليه والمتكلم يحب ال يقرر في نفس السامع ان السبب الذي يذكره انما هو الذي وقع من اجله الفعل اقتضث البلاغة في هذه الصور نقديمه والا فتاخيره اولى لان العقل لا يساً ل عن سبب الذمل الا بعد وقوعه ( راجع كتاب الخواطر الحسان وجه ٦٨ و ٢٩) واما المجرور والمفعول به فقيود غير لازمة للفعل ولذلك فاذا كان الذهن متعيماً منفعلاً انصرف الى ملاحظة هذه القيود اولاً فيجب في هذه الحالة نقديم والا فيجوز التقديم والتاخير واذا استوت سائر الاعتبارات الاخر فالتقديم مقدم على التاخير في كلام البلغا ومخاطباتهم البلاغية

واما الزمان والمكان فلا بد منها مع الفعل وحكمها حكم الصفة المقارنة مع الموصوف فاذا ذُكر الفعل الله علم الذهن ان لا بد من ذكر الفعل ثانياً فتوقف يتوقعه واما اذا ذكر الفعل اولاً فالغالب انه يتبادر عند سماع

الفعل الى تعيين زمانه ومكانه فاذا ذُكرا بعدُ فربما انطبقت الصورة المذكورة على ما تبادر الى الذهن قبلاً وربما لم تنطبق فاحتاجت الى الاصلاح وهذا مخالف لمبدأ الاقتصاد وعليه فالتقديم أولى دائمًا الا أذا عارضه مانع من الموانع(راجع ايضاً كتاب الخواطر الحسان وجه٦٦و٢٧) انظر في المثال الاتي « في الليل على فراشي دعوت الرب فاستجاب لي » أُخِّر المجرورات وهي من قبيل الزمان والمكان فتصير العبارة «دعوت الرب في الليل على فراشي فاستجاب لي » والذوق يشهد ان العبارة مع التاخير منحطة جدًا في بلاغتها · استقص البعث عن احوال نفسك مع التقديم فترى انك لمَّا ذُكرِ «في الليل» علت ان ذلك زمان للفعل فلم تزد على ان تصورت زمانًا بعد غروب الشمس ثم لمَّا ذُكر «على فراشي » تصوَّرت نفسك في الليل على فراشك لنهيأ لوقوع فعل من غير زيادة ثم لما ذكرِ دعوت الرب علمت انهُ هو الفعل المراد نقييدهُ بالقيدين المارين بخلاف ما لوقلت « دعوت الرب في الليل على فراشي » فانه ُ لا يبعد عند ذكر الفعل دعوت ان يتبادر الى ذهنك زمان والغالب ان يكون نهارًا في الكيسة فاذا ذكر الليل اضطررت الى اصلاح صورة الزمان والراجع ان يتبادر الى ذهنك مكان ما وهيئة ما غير كونك على فراشك فاذا ذُكُرِ الفراش اضطررت لاصلاح الصورة مرة ثانية في ألكان والميئة اليك هذا المثال الثاني

أ تصبرُ يا قلبُ الم تجزعُ فان الديار غدًا بلقعُ. غدًا يتفرئ الهل الهوى ويكثر بالئر ومسترجعُ والشاهد الذي نريدهُ انما هو في البيت الثاني وتامل الظرف «غدًا» وثقدمه على النمل ما اوقعه في الدفس واقعله سيافي اثارة الانفعال · ضعه اينا وضعته بعد الفعل وانظر الى الفرق بين الكلامين بشهادة ذوكك والذي حسن موقع الظرف متقدماً كل هذا القسين انما هو لان المقلم مقام تعيج وقد سبق من الكلام ما حرك النفس والمار جائشة انفعالها

هذا حكم تنسيق قيود الفعل معه فاذا اردت تنسيق هذه القيود بعضها مع بعض فانظر الى ما تصوّره متقدم على تصوّر غيره بان كلن شرطاً له او كان في الثاني ضمير يرجع اليه فقدمه اذا لم منع مانع اخر واما ما سوى ذلك فانظر الى ما صورته مقدمة في دهنك فقدمه وهذا ائت ادرى به من غيرك على انا ترجح ان ما هو اعرف واخص يكون اوضط صورة في الذهن و بالضرورة متقدماً هناك على ما هو انكر واعم

وغاية ما نقوله ان اللغة قد جرت مع الآبام على صور معينة ورسخ فيها كثير من تلك الصور على هيئات اصبح تدييرها صعباً او مستحيلاً والملك فقلما نظمع الان في ان نطابق دائماً بين الواقع المتبع من الاوضاع وبير الاحكام الدظرية التي ذكرناها آنفاً من تقديم القيود على المقيدات مطلقاً والمعوّل عليه عملاً انه اذا تهيأً لك من غير كلفة ولا تعقيد ان تقديم على الفعل والموصوف بعض قيودها او كلها فقدم ما أكثب لك من غير نفوف ولا تحرج فان النظر العقلي يقضي لك به

# الفصل الرابع البلاغة في تنسبق جزءي الجلة اعني المسند اليه والمسند

مر ممنا الاشارة الى تنسبق الموصوف والصفة وتنسبق الفعل ومتعلقاته وهذا يساوق تنسبق مفردات كل من المسند اليه والمسند اذا نظر الى كل منها على حدة · بقي علينا ان ننظر في تنسبق المسند والمسند اليه اذا اجتمعا مماً والكلام هنا ليس في الجواز وعدمه بل في اي التنسبقين اكثر بلاخة في جميع المواطن حيث لا يقتضي استمال اللغة وثقاليدها الراسخة نقديم احد الجزء بن على الاخر

لاشك الله مقياس البلاغة راجع الى اي التنسبقين اكثر اقتصاداً على انتباه السامع وبعبارة اخرى اي التنسبقين اكثر انطباقاً على الصورة الذهنية المدركة عندالمقل وهنا تقول ان تقديم المسند على المسند اليه هو الموافق في اغلب المواقف للبلاغة ولمبدأ البلاغة اعني الاقتصاد المشار اليه وحجتنا في ذلك

( اولاً ) ان المسند يكون في الغالب قيدًا او صفة للمسند اليه والقيد على ما راينا اولى بالتقديم على المقيد

(ثانيا) ان المسند هو المقصود في نفسه من الكلام لانه حكم على المسند اليه وماكان مقصودا في نفسه عند المقلكان اهم فيتوجه اليه انتباهه واذا توجه اليه انتباهه استدعى ذلك وضوح صورته ونقدمها عنده على صورة ما عداه و بالنتيجة تكون صورة المسند الذهنبة في الغالب مقدمة

على صورة المسند اليه فتكون من ثم الصورة اللفظية المقدم فيها المسند الوب في الغالب انطباقاً على الصورة الذهنية وبالضرورة ابلغ من غيرها ما لا تنطبق عليها

( ثالثاً ) ومآل هذا البرهان راجع الى الثاني و أن العقل اذا تتبه او حركه محرك توجه التفاته الي الافعال او الى الصفات والاحكام المتعلقة بالذوات أكثر مما الى الذوات نفسها فتصبح صور هذه اول ما يراها عنده واوضِّعها ولماكان الغالب من احوال العقل ان يكون في حال من التنبه والانبعاث بتحريك المحركات له كان الغالب في الصور المرسومة عنده أ وضوح صور الصفات والافعال ولقدمها على صور الدوات المتعلقة بها فكان من ثم ان الصور الكلامية المتقدمة فيها صور الافعال والصفات عي الصور التي يرتاح اليها العقل في الغالب لانها هي المنطبقة على الصور التي عنده والتي لايحتاج في ادراكها الى انفاق قوة يكثيرة بالنسبة الى ما سواها اما أنَّ العقل اذا حركته المحركات توجه معظم التفاته ِ الى الافعال والصفات فلا نحتاج في برهانه الى كثر من ان يلتفت كل منا الي احوال نفسه . ليحركك محرك غضب على زيد فانك بعدها قلما يتوجه التفائك المقلى الا الى الفعل الذي اغضبك به زيد او الى الصفة التي استنفرت غضبك منه فقس على الغضب الرضى وقس على الغضب والرضى غيرهما من الاحداث النفسانية كالاستهجان والاستحسان والاستعظام والاستصفار والحب والبغض والفرح والحزن واشباه هذه فان التفاتك العقلي مع جميع هذه المحركات ادا استثبته وايت معظمه منصرفاً الى صور الأفعال والصفات آكثر مما الى صور الذوات وهو المطلوب·وهنا نورد لك ما قال اشجع بن واي فتی نحوه تنزع

ولا لامرىء غيره مقنع

ولا يضعون الذي يرفعُ

ولا يصنعون كا يصنع ا

اذا نالها الحدث الافظعُ

عمرو السلمي فقابله على ما قلناه ٌ

أُ تصبرُ يا قلبُ ام تجزعُ فات الديار غدًا بلقمُ عدًا يتفرق اهل الهوى ويكثر حجاك ومسترجع

الی ان یقول

الى جعفر نزعت رغبة

فما دونه الامرىء مطمع

ولا يرفع الناس ما حطَّهُ يريد الملوك ندى جعفر

وليس باوسمهم ـف الغنى ولكن معروفه اوسع ً

يلوذ الملوك بارائه

بديهته مثل تدبيرهِ متى رمته فهو مستجمع

وكم قائل اذ راى ثروتي وما في فضول الغني اصنع ً

عدا في ظلال ندى جعفر مجرُّ ثياب الغنى اشجعُ

فقل لخراسات تحيا فقد أتاها ابن يحيى الفتى الاروع فانك رى المسند من فعل او خبر مقدم على المسند اليه في اغلب

الايبات لان المقام مقام مدح واعظام تتحرك له الدفس واذا دققت النظر رايت ابضاً أن القيود مقدمة على المقيدات الاحيث يمكن بيان

الداعي للتاخير. قال ايضاً

قصرٌ عليه ، تحيةٌ وسلامٌ فيه لاعلام المدى أعلامُ نشرت عليه الارض كسوتها التي نسج الربيع وزخرف الاوهام

ومنها

وعلى علبوك با ابن عمر محمر وصدان ضوه الصبح والاظلام فاذا تنبه رعته واذا غفا سلت عليه سيوفك الاحلام فالقصر وهو المسند لتوجه التفات الدهن اليه ذكر اولاً بل اقتضت البلاغة ذكره وحذف المسند اليه ايضاً ثم جاءت الجلل التي تليه وقد تقدم فيها المسند على المسند اليه كما ترى

ولا ينفرد اشجع بمثل هذه التراكيب بل شانه شان غيره من كبار الشعراء المعاصرين له كابي نواس والعباس بن الاحنف والمتقدمين عليه كانفرزدق وجرير والمتاخرين عنه كابن الرومي وافي الطبب المتنبي فانك ترى الغالب في كلام هولاء وإمثالهم من طبقتهم ان يتقدم المسند على المسند اليه ولا سها في مواقف التهيج والانفعالات

قلنا أن البلاغة نقتضي غالبًا نقديم المسند على المسند اليه ولم نقل دائمًا وذلك (اولاً) لان الذهن لا ينبغي ان يكون في حالة التعج دائمًا فقد يعرض له أن يكون خامداً وادعاً وفي مثل هذه الحالة لا يبعد ان نتوارد عليه صور الموصوفات اولاً ثم بعد ورودها يتوجه التفاته الى صغة خاصة من صفاتها اوالى فعل من افعالها ففي مثل هذه الحالة نقتضي البلاغة في العبارة الكلامية ان نتقدم صور الدوات على صور الإفعال والصفات والا كانت الصورة الذهنية شيئًا والصورة الكلامية اخر فلا يتطابقان والا كانت الصورة الذهنية شيئًا والصورة الكلامية اخر فلا يتطابقان من (ثانياً) قد يكون المسند اليه (المبتدا) في صورة المفعول به وذلك كا في بعض صبغ التعجب نحو قولك ما احسن زيدًا وبالعكس كقوله الرزق لا تحرص عليه فانه باتي ولم تبعث اليه رسولا

او غير ذلك كقولم ربّ كاسية في الدنيا عارية في الاخرى وكتقوله ودوية بين اقطارها مقاطع ارضين لا نقطع منافريج في سيرها اسرع منافريج في سيرها اسرع فان ذيدًا وصدرة الفيما به في الحاز الاما الذا من الربي في المنافرة من المنافرة المنا

قان زيدًا بصورة المفعول به في الجلة الاولى انما هو المسند اليه سيف المعنى وعلى عكس ذلك الرزق في البيت الاول · وكاسبة المجرورة لفظًا المرفوعة محلاً على انها مبتدا انما هي سيف المعنى فاعل للفعل المدلول عليه بربّ لي يمكن أن توجد او كثيرًا ما توجدكاسية في الدنيا الخ · ودوية المجرورة بربّ المرفوعة (على ما يعربون) لانها مبتدا انما هي مفعول مهسيف المعنى من الفعل « تجاوزتها » والضمير الراجع اليها منه شاهد لمفعوليتها في المعنى فلا يشقبه عليك المسند اليه اللفعلى

(ثالثاً) كثيرًا ما يستدل الهقل بشيء على شيء آخروفي هذه الحالة ينظر المقل الى الدال اولاً والى المدلول عليه ثانياً فيقتضي اذن في الصورة الكلامية نقديم الدال (وانكان بصورة المسند اليه ) على المدلول (وانكان بصورة المسند) كقوله

تلفَّنها الى نجد دليل على ان الغرام بارض نجد وكمقول الاخر

شيب راسي وذلتي ونحولي ودموعي على هواله شهودي فانه استدل بالتلفت الى نجد على ان الغرام بارض نجد واستدل بشيب الراس والذلة والنحول والدموع على صدق الموى وشدته إي ان العقل إدرك التلفت اولا ثم انتقل منه الى دلالته وادرك شيب الراس والذلة والنحول والدموع اولا ثم انتقل الى دلالتها فلوانعكست الصورة الكلامية

لانعكس هذا المعني

والصغار ولا مجتمعان

(رابعاً) المسند قد يكون نسبة بين متفايرين لا صفة خاصة بالمسند البه ولا فعلاً له فلا يُسرَف حينئذ الا بعد معرفة ذينك المتفاير ين وعليه فانطباق الصورة اللفظية على الصورة الذهنية يقتضي نقديم المبتدا كقوله فوادي والهوى نهب وطرفي دمعه سكب فوادي والهوى سلم وجفني والكرى حرب فوادي والهوى سلم وجفني والكرى حرب وكقولم العلم والعمل توا مان والصبر والشجاعة اخوان والعلم

(خامساً) قد يكون للموصوف احكام ونسب بعيدة عن المالوف المعتاد ولم تدرك تلك الاحكام والنسب الا بعد التامل وامعان النظر ثم في وان عُلِمت فلم تُوُلف بعد بل قلما تخطر للذهن الا بعد التامل والتحديق بالموصوف في مثل هذه الاحوال نقتضي البلاغة نقديم المسند اليه على المسند لتنطبق الصورة الكلامية على المصورة الذهنية ومن هذا الباب كثير من النصائح والامثال والاقوال الحكمية وما في حكم ا واليك بعض الامثلة العلم يبني بيوتاً لاعاد لما والجهل يهدم بيت العز والحسب المخاهل عدو نفسه الصديق وقت الضيق العلم في الصغر

كالنقش في الحجر · قيمة كل امرء ما يجسنه ان الزمان ولو يليــــن لاهله ُ لمخاشن الحكمة خير من اللآلي وكل جواهرك لا تساويها

ومثل ذلك سائر التعريفات والقضايا العلمية كقولك · الذكاء في اللغة سرعة الفطنة وفي اصطلاح علماء الاخلاف سرعة ادراك النتائج

وسهولته على النفس · الحكمة هي العلم بحقائق الاشياء على ما هي عليه والعمل بمقتضاه · الجاذبية صفة من صفات المادة العامة وهي توجد في جميع الاجسام وشريعتها انها تزيد بزيادة الجسم على الاستقامة · فانه في جميع هذه الامثلة تقتضي البلاغة تاخير المسند لانه متاخر في الادراك عن المسند اليه وقلا يخطر في الذهن الاعقيبه

(سادساً ) قد يكون المبتدا منبهاً ينبه الذهن لتوقع الخبر فتقديمه ً اذ ذاك اقتصاد وهو فضلاً عن تنبيه والذهن لتوقع الخبر المقصود بالذات لا يترتب على ذكره اولاً ان يتصور الذهن تصورًا فاسدًا يقتضي اصلاحه عند ذكر الخبر . ويدخل في هذا الباب المسند اليه اذا كان عاماً يتناول كل فردر من افراد جنسه او اسم اشارة او ضميرًا لمتكلم أو لمخاطب مثالة ُ كل حلم ي اتى بغير اقتدار حجة ً لاحى اليها اللئامُ كل ابن انثى وأن طالت سلامته مول يومًا على آلة حدباء محمول م كل من في حماك يهواك لكن انا وحدي بكل من في حماكا هذا ابوالصقر فردًا في محاسنه من نسل شيبان بين الضال والسلم هذا عَدَابِكُ الأَ انه مقة م قد ضمَّن الدر الا انه كلمُ نحن من ساكني العراق وكنا قبله و قاطنين مكة حينا نحن ادری وقد سألنا بنجد اطویل طریقنا ام یطول انت منا فتنت نفسك لكسك عُوفيت من ضني واشتياق انت يا فوق أن تعزَّى عن الاحسباب فوق الذي يعزّيك عقلاه وبالاجمال نقول انه مهما وافقت الصورة اللفظية الكلامية الصورة الذهنية العقلية وانطبقت ءايهاكان الكلام اسهل فهأ وأكثر افتصادا على انتباه السامع فكان من ثم بليغاً موثراً ونقول ايضاً ان العبارة اللفظية اذا نقدم فيها المسند على المسند اليه وقيود هذين عليها كانت في الغالب (لا دائماً) اقرب للانطباق على الصورة الذهنية الا انا نعود فنقول ان كثيراً من التعبيرات والخصوصيات في اللغة قد أُلفِت ورسخت بحكم العلدة فصار الخروج عنها الى غير صورتها المالوفة يشق على العقل و يتململ منه فضار الخروج عنها الى غير صورتها المالوفة يشق على العقل و يتململ منه لكن مها اذنت لنا خصوصيات اللغة ومصطلحاتها ان نقدم من غير كلفة ومن غير معارض يعارض التقديم فالتقديم اولى واقرب للبلاغة في الشعر والخطابة اجمالاً

دعنا نعرض هذين البيتين على ما مر بنا من القواعد والملاحظات

الى الطائر النسرِ أنظري كل ليلة فاني اليه بالعشية ناظرُ عسى يلتقي طرفي وطرفك عنده فنشجكو اليه ما تجن الضمائرُ

والبيتان هما من الطلاوة والانسجام و بالتالي البلاغة على ما يشهد لهما به ِ الذوق السليم فلننظر في تنسيقهما امطابق لما ذكرناه ام لا

انه قدم المجار والمجرور « اي المكان المنظور اليه » على الفعل أولاً ، ثم قدم الطائر « وهو الصفة » على النسر « وهو الموصوف » ثانياً ولما كان النسر الطائر لا يظهر الا ليلاً فقد تقدم الزمان على الفعل ضمناً واما « كل ليلة » ففائدتها الدلالة على تكرار النظر الى النسر الطائر ليلة بعد اخرى وهي فائدة في موضعها وقد جانت على غاية من الاختصار و بدون ان تكلف الذهن ان يغير او يبدل شيئاً من اجزا الصورة المتقدمة ، ثم ذكر سبب الطلب بعده وفقاً للجوي الطبيعي العقلي ، ثم انه في جملة السبب اعني الطلب بعده وفقاً للجوي الطبيعي العقلي ، ثم انه في جملة السبب اعني

﴿ وَفَانِي البِهِ بِالْمِشِيمَةِ نَاظِرٍ »قِدْم «البِهُ والمشيةِ» ومما قيدان للخبر على الخبر · ولما كان المبتدا ضميرًا للتكلم كان لتقديمه فائدة وهي توجيه الانتباه الى الخبر من غير انفاق قوة على تصوره • و بالاجمال فالصورة الحاصلة من البيت الاول في إذا تامِلتها منطبق فيها صورة اللفظ على صورة المعني في الذهن لم يحتج الدهن الى تعيير وضم إجزائها ولا اضطر ايضاً لتصور احد تِلْكُ الاجزا أكثر من مرة. أما المبيت الثاني فانه توقع ورجاء مبنيان على البيت الاول وهو موافق لجرى الطبع فإن العقل ما لم يقدِّم اسباب الرجاء لإ يرجو فكان إذن تقديم البيت الاول وفاخير الثاني موافقاً الممورة الذهنية المكنة ان تقع بحسب مجرى الطبع · ثم انه في البيت الثاني قدم الفعل المسند واخر الامم المسند اليه ولما كان البيت الاول يدل ضمناً على مكان الالتقاء لم يكن من جاجة الى تقديم التكان واما فائدة ذكر الحكان بعد المسند والمسند اليه فليس لاحضار صورة المكان انما ليتمكن الذهن من فرصة يشيم فيها المتلافيين الى مكان التقائهما وفضلاً عن انه لم يحصل من ذكرو تعيير في الصورة فقد إعان على استشات الصورة وتغيلها الم تغيل. ثم بعدان ترجى الالتقاء ذكر السبب والفاية لذلك وهو التشاكي بما تجن الضمائر فتامل

اليك ايضاً ما قال الاعشى واني على ماكان مني لنادم واني الى اوس ليقبل عذرتي فهب لي حياتي فالحياة لقائم ما محوبدم فيك اذ انا صادق

واني الى أوس بن لام لتأثيبُ ويصفح عني ماحييت لراغبُ بشكرك فيها خير ما انت وأهبُ كتاب هجاءُ سار اذ اناكاذبُ و بلاغة هذه الايبات بما اقر به كل ذي ذوق من المنقدمين والمناخرين لحد هذه الساعة وهي اذا تاملتها جارية على التنسيق الذي ذكرناه من توجيه النظر الى الخبر اولاً لانه الاهم والمقصود بالذات ومن نقديم القبود على المقيدات ثانباً في كل من البيت الاول والمثاني

واما البيت الثالث فقدم فيسه الشاعر الفعل الطلبي اولآ وعلل عنه ثانياً وفي هذا موافقة المسورة الذهنية لان التعليل عن الطلب لايكون الا بعده لكن ربما يُسأل عن جملة التعبلل لماذا قُدَّم فيها المبتدا على الخبرومومخالف لما ذكرته وقلت لم اقل انه ابدًا يجب النقديم بل قلت ان النقديم هو المناسب في اغلب المرات اذا لم يمنع منه اعتبارات اخرى ظاهرة فضلاً عن ان النقديم والتاخير ليس هو المقياس للبلاغة ولا هوالمقصود بالذات بل المقياس المعتبر في البلاغة انما هو مهولة الفحم او الاقتصاد على انتباه السامع والنقديم أما يحسن اذا اوصل الى هذه الغاية والاً فلا · وانت اذا راجعت ما قلناه في الصفة وجدت انَّا قلنا هناك انه اذا اجتمع الاجم والاخص فالانسب غالباً تقديم الاعم • والمبتدا هنا اعني « الحياة » اعم من الخبر وهذا اعتبار يناسب النقديم وهناك اعتبارات اخرى منها انه ذكر الحياة بعد الحياة فلم يتكلفالذهن لاستحضار صورتها ثانية لانها كانت حاضرة في الآنة السابقة ولوأخر ذكرها الى ما بعد الخبر لزالت صورتها في الارجح واحتيج الى انفاق قوة على استحضارها ثم ان الضمير في هفيها » الراجع الى الحياة يقنضي استحضار صورتها ايضاً ولقرب زمانه من زمان ذكر الحياة كان ترجيع صورتها سهلاً على

الذهن ايضاً مخلاف ما لو تاخرت · وهناك ايضاً اعتبار اخر · فانه ُلما قال

« هب لي حياتي » احتمل ان يكون الكلام الثاني تعليلاً للطلب او غير تعليل فلما اعاد ذكر الحياة ترجع انه تعليل عن سبب هبة الحياة فتوقعه فجاء الكلام التالي وفقاً للتوقع ولو انه قال «فهب لي حياتي فخير ما انت واهب الح» لا نصرف في الراجع الذهن عن توقع التعليل الى خلافه ثم لا يلبث فيظهر له خلاف ما توقعه فيمتاج الى النسخ والابدال وانفاق علبث فيغير ما لزوم : فجميع هذه الاعتبارات تقضي هنا بتقديم المبتدا وتجمل نقديم اكثر اقتصادا من تاخيره واقرب انطباقاً على الصورة الذهنبة ولذلك جاء الكلام بليغاً كما ترى

واما في البيت الاخير فانه قدم الفعل وقدم الواسطة والحال على المفعول به وللطابقة بين صادق وكاذب وكون كل من الصورتين تسهل على الذهن استحضار صورة نقيضتها جعل المسافة بينها اقصر ما تكون ولو قال « سأ محو اذ انا صادق بمدح فيك كتاب هجاه سار اذ انا كاذب » لزال من الذهن التهيو الاستحضار صورة كاذب وفي ذلك من المشقة ما يعلم قاعد اراد النهوض وتحفز له لكنه التزم من جراء ضغط على كتفه ان يرجع الى حال قعوده ثم بعد قليل عاد فنهض ايضاً فاذن تنسيق البيت الرابع اكثر اقتصاداً واقرب انطباقاً كغيره من الابيات المارة وهذا كما ذكرنا انفاً هو سبب بلاغة الابيات التي يشهد بها كل ذي ذوق سلم

## تنسيق الجملة الشرطية

لا بدلنا من الاشارة الى الجملة الشرطية فانه لل كان الجواب متوقفاً على الشرط لا يحصل الا بعد حصوله ولما كان مضمون الشرط سابقاً بحسب

الصورة الذهنية كان الاولى ان يتقدم لفظ الشرط على لفظ الجواب فاذا تاخر نقصت بلاغة الكلام واليك قول ابي تمام

وان الغنى لي ان لحظت مطالبي من الشعر الافي مديجكِ الحوعُ فان في البيت من التشويش، انقص كثيرًا من بلاغته وتأثيره واليك البيت منثورًا منسقًا وفقًا لللاحظات والقواعد المارة

« ان لحظت مطالبي فالنبي الا في مديمك الطوع لي من الشهر من النالم قدمنا الشرط وقدمنا اكثر القيود ظهر روزق منى الديت وزاد تاثيره في المنفس ومع ان الوزن الشعري الذي يكسب الكلام رونقا قد زال عند النثر فع كل ذلك لانزال نشعر بحسر النثر وافضليته على الشعر على التنسيق الذي هو عليه في الميت اعكس القضية فاخر الشرط في جملة يكون الشرط متقدماً فيها وانظر الى الفرق بين بلاغة الصورتين والبك المثال والم عالم ما قي المقتطف الاغر ما نصه

لولاالتماثيل التي خلد بها قدماه اليونان والرومان ذكر مشاهيرهم • ولو لم تكن من الرخام الذي يقوسك على انياب الدهر فلا يبلى ولا يتفتت • ولولا اتقان فن النحت عندهم حتى تماثل التماثيل اصحابها لتعذر علينا ان نعرف شكل سقراط وإفلاطون وإرسطوطاليس وغيرهم من القدماه

فان الشروط المتقدمة جيمها قيود الجواب يتوقف فهمه عليها ولذلك كان تقديمها مطابقاً لمقتضى البلاغة وللكلام في صورته هذه من الوقع في النفس ما يشهد لذاته فاعكس ترتيبه وانظر الى الفرق بين الصورتين انه كان ليتعذر علينا ان نعرف شكل سقراط وافلاطون وارمنظوطاليس وغيرهم من القدماء لولا النمانيل التي خلد بها قدماء اليونان

والوومان ذكر مشاهيرهم ولوثم تكن أيضاً من الرخام الذي يقوى على أنياب المعمر قلا يبلى ولا يتفتت ولولا أيضاً أثقان فن اللحت عندهم حتى تماثل المحابها .

فان الجملة الثانية بالرغم عن التوكيد الذي صدرناها به وبالرغم عن التوكيد الذي صدرناها به وبالرغم عن از يادة لفظ «ايضاً» لاحكام الارتباط بين اجزائها والتنبيه على ان المعطوفات مرتبطة بما قبلها لازمة لها هي على ما تراها من الركاكة بالنسبة الى ضورتها الاولى الاطلية وترى الذهن فيها يتطلع الى ذكر جواب كانما هو نسي الجواب المتقدم تمام النسيان

بقي شيء نشير اليه وهو ان اجزاء الجلة مع كان الضمير فيها اقرب الى ما هوله ومع كان الموسوف فيها اقرب الى صفته متقدمة او متاخرة والحالى الى صاحبه كذلك ومع كانت الالفاظ المتقاربة المعاني في المائن الاقتصاد حينات اكثر النخيات المعمورة الفطية على الصورة الذهبية اقرب و بالمنتجة كان بلاخة الجلة الله واقوي

بعض امثلة ننتقدها على موجب القوانين والملاحظات التي مرت بنا

قال الشاعر.

ولو ان ليلي الاخبلية سلت علي ودوني جندل وصْفائحُ السلَّت تسليم البشاشة او زقا اليها صدّى من جانب القبر صائحُ اللها عليه المناسلة المناسلة

هذان البيتان على شهرتها وتمثل الادباء بها لا يستوفيان شروط البلاغة في تفسيقيهما اولاً انه كان يمكن نقديم الحال وهوقيد · ثانياً كان يمكن نقديم الفعل وهو المسند · ثالثاً فيهما لفظة زائدة عن الحاجة وهي لفظة صائح

وقبل ان نتقدم لبيان عدم الاقتصاد فيها نقول ان الشعر البليغ لا ينثر بمنى انه اذا نثر بتقديم وتاخير في اجزائه فقد اكثر رونقه وطلاوته واصبح تاثيره على النفس ضعيفاً وهذان البيتان ينتحران و يبقى لها رونق وتاثير بعد النثر كما كان لها قبله او يزيد واليك شاهد ذلك فعلاً ولوان دوني جندلاً وصفائح وسلت على ليلي الاخبلية لسلت تسليم البشاشة او لزقا اليها صدى من جانب قبري »

ولتقدم الان الى بيان ان التنسيق بعد نثر البيتين هوالتنسيق الذي يناسب البلاغة اعني الاقتصاد وذلك انك لوقلت على الاصل ولو أن يناسب البلاغة اعني الاقتصاد وذلك انك لوقلت على الاحيلية في أن ليلى الاخيلية سلم عليه والارجح انه يتصورها في حال من احوالها المستحبة عنده ويصور نفسه ايضاً في حالة يرضى ان تراه ليلى من احوالها المستحبة عنده ويصور نفسه ايضاً في حالة يرضى ان تراه ليلى فيها فاذاعاد فسيم ودوني جندل وصفائح "انقلبت صورة المكان وانقلبت ايضاً الصورتان اللتان صور فيها نفسه وليلى وا ستبدل كل ذلك بصورة اليلى على قبر تسلم عليه كما يُسلم على اهل القبور و فاذن الصورة التي يمكن ان نتصور من الشعر بحسب نظمه الاصلي هي في اول امرها فاسدة ثم ان نتصور من الشعر بحسب نظمه الاصلي هي في اول امرها فاسدة ثم تقلب الى الصحة بخلاف الصورة بعد ان نثرنا البيتين وقدمنا فيها ما ذكرنا انه اولى بالتقديم فانها تصور رجلاً في قبر وفوقه الجنادل والصفائح ذكرنا انه اولى بالتقديم فانها تصور رجلاً في قبر وفوقه الجنادل والصفائح

وامراة تسلم عليه كما يسلم على من في القبور وانه يرد عليها الملام فات تمذر عليه ذلك رد عنه صدى في جوانب ذلك القبر

انتقدنا يتي توبة وراينا انها لا ينطبقان على القواعدالتي مرت بنا ولذلك امكنا ان ننثرها وتظهر صورتها المنثورة في مظهر من البلاغة لا ينقص عن الصورة المنظومة ان لم نقل انه يزيد عليها فلاتقدم الان لا ينقود بعض الابيات التي لا تُنتَر واذا تُكُلِف نثرها صارت الى شيء من الفثائة والركاكة واليك ما قاله المتنبي وهومن ابياته التي يتمثل بها ان كان سركم ما قال حاسدنا فما لجوح اذا ارضاكم ألم فانه قدم السرط واخر الجواب ثم قدم المسند على المسند اليه في فانه قدم الشرط والجواب ولما كان تقديم الحال اعني « اذا ارضاكم » كل من الشرط والجواب ولما كان تقديم الحال اعني « اذا ارضاكم » لا توذن به اللغة وضعه اقرب ما يكون لصاحبه والبيت كا ثرى اذا نُثر لا يمكنك ان تغير اوضاعه عاهي عليه واذا غيرتها انقلب الكلام الى الركاكة ومثل هذا البيت بيئه الاخر من القصيدة عينها

اذا ترحلت عن قوم وقد قدروا "أن لا تفارقهم فالراحلون هم فالنه ايضاً قدم الشرط والحرالجواب وفي كل من الشرط والجواب قدم المسند على المسند البه والبيت ايضاً كالذي قبله في انك اذا حاولت تبديل كلائه عن مواضعها انقلب الى الركاكة والغثائة "اليك ايضاً بيته معدهذا

شرُّ البلاد مكان لا صديق به وشرُّ ما يكسبُ الانسان ما يعم ُ فانه لما كان المسند والمسند اليه يصلح ان يحلُّ احدما محل الاخر قدم الاعرعلى الاخص في صدر البيت وعزه لان الاعمُّ يهبي الدهن

لتصور الاخص وهذا اقتصاد · فان قلت لم لل لقدم الصفة على الموصوف قلت لان هذا الموصوف لاتمرَف صفته هذه الا بعد معرفته أولاً وبعد طول المدة ايضاً واذا كان كذلك فانطباق الصورة الكلامية على الذهنية بحسبا مي ماخوذة عن الواقع يقتضي تاخير الصفة لا نقديمها

ثم انت اذا تاملت رأيت أن « مكان » مذكور ضمناً في المبتدا اعنى « شرُّ البلاد » فما ذَكوهُ اذن في الحبر الأعمالة جسريمر عليه الى الصفة . اذا راحمت اشعار المتنبي السائرة وجدتها لنطبق سيف لنسيقها على

القواعد التي ذكرناها واليك بمضها فاننقدها واحكم لنفسك

إن تريني أدمتُ بعد بياض فحبيدٌ من القناة الذبولُ ترکت لون مشبی غیر مخضوب رغبت عنشعرفي الراس مكذوب واسرع مفعول معلت تغيراً تكلف شيء في طباعك ضده أ واذا لم يكن من الموت بدير فن العجز ان تموت جبانًا والسرُّ مني موضع لا ينالهُ ﴿ نَدْيُمْ وَلَا يَفْضِي اللَّهِ شَرَابُ فليس يرفعه شي<sup>ي</sup> ولا يضم واخوالجهالة في الشقاوة ينعم لا يسلم الشرف الرفيع من الاذي حتى يراق على جوانبه الدمُ.

واذا خام الموى قلبَ صبّ فعليه لكل عين دليلُ وكثيرٌ من السوال اشتياق وكثير من ودم تعليلُ ومن هوى كل من ليست نموهة ومن هوىالصدق في قوليوعادته وهل نافعي ان ترمّع الحجب بيننا ﴿ ودون الذي أمَّلَتُ مَنْكُ حَجَّاتُهُ من كان فوق محل الشمس موضعه لموى النفوس سريرة لا تعلم عرضاً نظرت وخلت اني اسلم ذوالعقل يشقى في النعيم بعقله

والظلم من شيم النفوس فان تجد ذا عفة فلعلة لا يظلم ا ومن البلية عذل من لا يرعوي عن جهله وخطاب من لا يقهم ومن المداوة ما ينالك نفعه ومن الصداقة ما يضرُّ ويولمُ من بهن يسهل الموات عليه ما لجرح بيَّتِ أيلامُ

ولا يقتصر هذا التنسيق على كبار الشعراء والكتاب في لغتنا الفصعي بل هو يجري بداهة على السنة البلغاء ممن يقولون الشعر المعروف بالمنى في لغتنا العامية والبك ماكتب به بعض الادباء لواحد من اصحابه قال ايوب ما ظني لتى على لَقَبَتْ ياليتني بالحب ماكنت ابتليت من من من من من علقت في حب الحبيب ومثل حبوب في زماني ما رأيت ماشفت حالي غير بيصدو اكتويت

بيستجهلوني الناس لوهمي شكبت غیر البکی والنوحسلوی ما را یت

ظنيت ان الدهر ما عمرو يعيب حظى قليل ومن اين بيجيني النصيب مالي عضد ياناس عن اهلي غريب ضميت ابكي تامن العمم أرتويت والارض ما عادتش لازملا مطر

وفانك اذا تأملت ابيات هذا الاديب وهي جارية على البداهة رايت القيود في اغلبها نتقدم على المقيدات والمسند على المسند اليه ولأ سياعجز البيت الثاني والحامس فان جميع قيود الفعل فيعا متقدمة عليه ورافِق ذلك تقديم المند على المسند اليه ايضاً في هدر البيت الحامس ولمذا كان فيه من البلاغة والقوة ما ليس في غيره على ما ترى

« تنسيق الجل المتعددة في القطعة »

لنا هنا ملاحظة اخرى خارجة عن تنسبق الجملة الواحدة ولكنها

غير خارجة عما يوجب البلاغة وهي تنسيق الجلل. فكما ان الجملة الواحدة لا يوافق البلاغة فيها اي تنسيق كان بل لا بُدْ من تنسيق بصور المعنى المراد منها على اخصر طريق واسهله هكذا الجمل المتوالية لا بُدَّ من تنسيقها بحيث يكون فهم مجمل المعاني المرادة منها يدركه المقل مع اقل تعب ممكن وهنا لا بد من انطباق الصورة اللفظية الكلامية على الصورة المعنوية الذهنية فان هذا الانطباق هو «كما راينا» سرّ من اسرار البلاغة بل هو ركتها الذيب تستند اليه • لكن لما كانت الصور الذهنية لا يتوصل اليها راساً ويس لنا من هذا القبيل سند نلج بمقتضاه ترتيبها او نشير اليه با يفيد الكاتب عملاً كان لا بُدّ لنا من الانقلاب الى شيء اخر معروف به يفيد الكاتب عملاً كان لا بُدّ لنا من الانقلاب الى شيء اخر معروف به ينا نستدل به على الكيفية التي يغلب ان نتناسق فيها الصور الذهنية بينا نستدل به على الكيفية التي يغلب ان نتناسق فيها الصور الذهنية عند المقل

من المعروف عندنا ان الصور الذهنية تابعة في كثير من احوالها الصور الخارجية الماخوذة عنها فكما لتناسق تلك لتناسق هذه في الغالب بل الكيفية التي ندرك بها الصور الخارجية ابتداء تعود بعينها في الغالب ثانية اذا استحضرنا الصور الذهنية بعد غيبوبة الصور الخارجية الماخوذة عنها ومن المقرد عندنا ايضا أن الصورة الخارجية اذا عظمت واتسعت لا يمكن للمقل اداركها دفعة واحدة فلا بدلة اذن من الانقلاب الى ادراك اجزائها الواحد بعد الاخر ، ثم أن مجرد ادراك صور الاجزاء على حدة لا يكني في أن تكون الصورة صادقة تنظبق على المصور الأ أذا بقيت النسبة بين اجزائها على ما هي عليه في الواقع ، ولما كان الواقع بدلناعلى أن بعض الاجزاء يسهل على الذهن أن ينسب اليه بقية الاجزاء بدلناعلى أن بعض الاجزاء يسهل على الذهن أن ينسب اليه بقية الاجزاء بدلناعلى أن بعض الاجزاء يسهل على الذهن أن ينسب اليه بقية الاجزاء

دون البعض الاخر صار من الضرورة ان ننقب عن هذا الجزء فنذكر مُ اولاً ثم ننسب بقيةالاجزاء اليه والا فاذا تركناهُ واخذنا غيره مقياساً للتناسب صعب علينا ادراك نسبة الاجزاء بعضها لبعض وبالضرورة ادراك الصورة جملةً على مثل ما هي عليه في الخارج وارى ان الاطالة تخرجنا عن غرضنا من الاختصار وربماكان في ما ذكرناه ما يغنى المطالع عن كثير عمـــا مكن الاطالة فيه · والذي يوخذ مما المحنا اليه انه اذا لم تخرج الصورة الى حد من الاتساع لا يمكنك معه ان نتصورها بجملتها تصورًا كانما هو دفعة واحدة فصورها بلفظك على الكيفية المتصورة في ذهنك وان اتسعت عن ان تدركها دفعة واحدة فالبلاغة نقضي عليك بتقسيمها الى اجزا بينهــــا نسبة يذكر اولما بثانيها وثانيها بثالثها وهلم جرًا بل الاجزا هذه اذا كانت لا تزال متسعة عن ادرآكك اياها دفعة واحدة ( اي في زمرن قصير جدًا) فاقسمها ايضاً الى اجزاء بينها نسبة على ما فعلت اولاً ثم صور الاجزا وببارتك على الكيفية المصورة في ذهنك ولا بد ان تكون هذه الصورة الذهنية منطبقة تمام الانطباق على الصورة الخارجية • وارى ان ألمثل يصور لنا ما يصعب علينا تصويره بدونه فمن البلاغة اذن ان نعدل اليه جا • \_ف مقتطف السنة السابعة عشرة وجه ٧٤٣ وصف قصر الدوقات في مدينة البندقية وبعد ان وصف الكاتب هيئة القصر الخارجية ائتقل الى وصف ما في داخلهِ قال

اما مقاصير هذا القصر وما فيها من الصور والتحف فما لا يستوفى وصفه الا في مجلد كبر لان اعظم مصوري البندقية ونقاشيها افرغوا جهد صناعتهم وغاية ما وصل اليه حذقهم في نقشها فزينوها بالصور التاريخية

والخيالية والنقوش والتماثيل. ومن هذه المقاضير مقصورة طولها ١٧٤ قدماً انكليزية وعرضها٤ ٨ قدماً وارتفاعها ٤٧ قدماً وهي بناء واحد والأعمود فيه ولادعامة فهي أكبر مقصورة في اوربا وفي سقفها صور حروب البندقية وتحتها منور الدوقات الستوالسبمين الذين حكموها وعلى جدرانها ١ صورة تاريخية كبيرة تمثل اشهر الحوادث في تاريخ البندقية وعلى الجدار الشرقي صورة امجاد الفردوس وهي أكبر صورة من صور الزيوت في المسكونة فان طولها ٨٤ قدماً وعرضها ٣٠ قدماً وقد صوَّرها المصوَّر « تنتورتو» منذ ثلاث مثة سنة وهي اثمن ما في البندقية ويتضح للقاري ذلك من ان الصورة من صور هولاء المصورين المظام التي لا تزيد مساحتها عن قدم مربعة تباع الان من الف جنيه الى ثلاثة الاف جنيه او اربعة فما قولك في صورة لا نقل مساحتها عن الفين وخمس مثة وعشرين قدماً مربعة وهي من ابدع الصور وأكثرها القاتاكما انها من اقدمها عهدًا • ولا ببعد انه لوقدر تمنها الان لبلتم خسة ملابين او آكثر من ألجنيهات وقس على ذلك جِّية الصور التي في هذه المقصورة العظيمة بل في كل مقاصير القصر · انتهى فانه لماكان القصرمن الاتساع بحيث لا يحيط به الذهر دضة واحدةً بدا بوصفه من خارج لان هذا اول ما يرى منه ثم بعد ان فرغ مَن وصف خارجةِ انتقل الى وصف داخله لاول ما يظهر منه ثم انتقل الى وصف مقاصيره وهذه وصفها اولاً وصفاً مجملاً والمع الى ما فيها من الصور والقف وذكر انه لا يستوفى وصفها الآفي محلد كبير وعقب بذكرالسبب لذلك لينفي ما يتبادر إلى الوهم أن ذلك من قبيل المبالغة ،ثم انتقل الى وصف احدى مقاصِير هِذا القصر وسببهُ انها اعظم وأ بهي من بقية المقاصيرولذلك

رسخت صورتها في الذهن ونقدمت فيه على غيرها من بقية صور المقاصير وكان اول ما بدأ به عن هذه المقصورة انه ذكر طولها وعرضها وعلوها وفقاً . لما يدرك في مثل هذه الحال فان الداخل الى مقصورة اول ما يرى طولها شموضها شم يلتفت طبعاً الى اعلاها فيكون اذ ذاك قد اُستتم روية سعتها وهنا لا بد له من أن يتنبه الى ما اذا كانت بناء واحداً لاعمود فيه ولا دعامة اوهي آكثر من بناه واحد تداخل احدها في الاخر

قلناان الداخل الى مقصورة يرى اولاً طولها طبعاً ثم يتنبه بجكم الضرورة الى عرضها ثم هو بحكم السلبقة في الغالب يرفع عينيه إلى سقفها فان كان شم ما يستلفت نظره في السقف اطال نظره فيه الى ان يستثبته ثم هواما ان يعيد نظرهُ الى ارض المقصورة او يمند نظرهُ الى احدى الجدران لا تصاله بالسقف فاته لا بدلمن يرى اخر السقف الا أن يرى وإحداً او أكثر من الجدران فإن كان هنالك ما يسلتفت الانتباه انتبه اليه وحدَّق فيه يستثبته ومكذا حَتى ياتي على روية جميع الجدران فان كان على احدها ما يروق و يزيد اعجابه به على غيره رسخ هذا آكثر مما سوا. حتى أن صورته لتبقى سيف الذهن بعد غيبوية ما سواها من أصور والصور المفظية في هذه القطعة تطابق ما ذكرناه كل المطابقة فان الكاتب ذكر اولاً الطول والعرض والعلوثم اخذ في وصف ما على السقف مري الصور وابتدا من اعلاهُ حيث يستقرُّ النظر اولاَّ ثم تدرج الى ان وصل الى الجدران فذكر ان عليها ٢١ صورة كبيرة تاريخية • ولا شك ان الكاتب اهتم بعد هذه الصور حتى رسخ العدد في ذهنه فانه ذكره حالما ذكر الجدران · ثم لما كانت الصورة على الجدار الشرقي من اجمل تلك

الصور وابدعها تخيلا بقيت حاضرة فيف ذهنه بعد غيبوبة مصاحباتها فِذَكُرُهَا عَلَى انفراد بعد ان ذكرها اجمالاً مع الاحدى وعشرين صورة، لانها انفردت ببقائها في ذهنه بمد اخواتها ولا شك انه بمد اطالة النظر الى تلك الصورة ابتداءً واعجابه بها تداعى الى ذهنه ما ينعلق بها من قيمتها . في اعين المجبين بالتصوير واسم المصوّر وزمانه ولذلك عقّب ذكرها بذكر . هذه ايضاً • ثم قدّر قيمتها ولا بد في ذلك من تنسيبها الى غيرها مرز الصور المعلومة قيمتها عنده قبلاً وهذه لا بد ان تخطر اولاً ــيفي الذهن ولذلك ذكرها اولاً في وصفه · ثم كان اخرما ذكره عن هذه الصورة انه ذكر قيمتها على التنسيب الذي نسبه وكل ذلك واضح من مراجعة القطعة وخلاصة ما يقال أن الصورة اللفظية في هذه القطعة مطابقة الصورة الذهنية كل المطابقة ولذاك جاءت جملها آخذا بعضها برقاب بعض لاياتي السامع على آخر ها الا ويتخيل انه يرى عيانًا الصورة الموصوفة بها لم تزاحم جملة صاحبتها ولا سبقت في التنسيق جملة جملة اخرى فاحتيج في فهمهاً الى فهم ما بعدها وهذا من اسرار البلاغة التي يهتدي اليها بالطبع آكثرمما بالتطبع وبتصور موضوع الوصف وتخيل نسب اجزائه بعضها الى بعضاكثر من برقشة العبارة والأكثار فيها من ضروب التهويلات والمترادفات

واذا قرأت القطعة التي تلي هذه في المقالة عينها رايت الحكم فيها مطابقاً للحكم في سابقتها اي ان الصورة اللفظية فيها مطابقة للصورة الذهنية حتى نتخيل ان الكاتب يصورها لك بالفاظه وعباراته كما يصور لك ابرع المصورين صورة في الحارج باظلاله والوانه

على ان المصور في القطعة الثانية الما هو انفعالات الكاتب وحال نفسه الذي كانت عليه بعد ان وقف على ما صوره لك من العمور والتحف في تلك المقصورة واليك القطعة قال

وقد وقفت في هذه المقصورة ساعةً من الزمان جائرًا مدهوشًا ولا ادري مما دهشتي أمن اتساعها الفائق ام من كثرة صورها ام من بديم الوانها وإحكام رسمها ام من صورة الفردوس التي فيها • ولقد وددت لو ان الساعة صارت شهراً وعيني صارت منظارًا حتى انع نظري في كل صورة ومشهد واستخلص تاريخ هذه المدينة العظيمة من صور قصرها ولا عجب من استغرابنا كلما نشاهده في مدائن اور با لانه مضى على الشرق الف وخمسمئة سنة يتأخر والغرب يتقدم فعظم البعد بيننا ولوبقي الشرق سائرًا كماكان منذ الغي سنة لوجدنا مشاهد اوربا مالوفة عندنا فلم تعجب لهاولم ندهش انتهى (المقتطف السنة السابعة عشرة مشاهد اور با وجه٤٤٧) فان ما صوَّرهُ الكاتب من احوال نفسه في هذه القطعة تحسُّ به ي بعد ان نقرأ القطعة السابقة انه تصوير لاحوال نفسك لا ترى نبوة في تنسيق جملها ولا تحسُّ بوقفةٍ في تعاقب الواحدة الاخرى بل هي كالماء يجري في مستوٍ للاخشونة فيهُ

> « استدراك نختم به هذا الفصل » التنسيق القريب والبعيد والمتوسط

نريد بالتنسيق القريب ما تنقدم فيه الصفات على الموصوفات والقيود على المقيدات والمسند على المسند اليه وفعل الشرط على جوابه والجمل

الثانوية او شبهها على ما همي قيد او شبه قيد له في الجملة الاصلية و وريد بالتنسيق المبيد مأكان على عكس ذلك واما التنسيق المتوسط فنريد به ما توسط بين القريب والبعيد فلا نتقدم فيه القيود كلها على المقيدات ولا نتاخر كلها عنها وسنبين لك الوجه الداعي الى هذا التنسيق

قِلنا سابقاً إن التنسيق القريب كثيرًا ما تعارضه مصطلحات اللغة وخصوصياتها الراسخة فيهاحتي لوتعمدنا مخالفة تلك المصطلحات والحروج عا نقتضيه تلك الخصوصيات لادّى بنا ذلك الى عكس المراد من الملاغة ثم انه حيث لاعنالقة لمصطلحات اللغة وخصوصياتها فكثيرًا مسأ يؤدي الاسترسال الى التنسيق القريب طمعاً بالاقتصاد الى عدم الاقتصاد وسببه إن التنسيق القريب يقتضي الذهرب تصور القيود والمحافظة عليها متصورة واضعة حتى يصل الى المقيد فيكسوه اياها وهذا يبعث على شدة تنبه الذهن الا ان يكون الذهن بفطرته قويا قادرًا • وكيف كان الامرفاذ اكثرت هذه القيود عن المعتلد اوكانت بطبعها بما يعسر تصورها وحفظها فكشيرًا ما نتساقط صورها من الذهن قبل ان يصل الى المقيد فيتكلف المقل حينئذ إلى إحضارها ثانيةً وهذا نفسما نتجاماً في البلاغة فاذن إذا صار الامر الى ما ذكرنا فمن الضرورة ان نعدل عن التنسيق القريب الي خلافه ولا نعدل الى التنسيق البعيد لانَّ فيه على الغالب احضار لصورة المعني ثم ازالتها او التهيوء لتصوير الصورة ثم كمج الذهن عن تهيُّتُه والانصراف إلى صورة اخرى وبالنثيمة كما قد راينا فيه ما يدعوالى توجيه الانتباء الى غير ما هو مقصود ولا شك ان هذا مدعاة لانفاق قوةٍ في غير موضعهاً فاذًا لا بد لنا من الانقلاب الى تنسيق اخر هو بين التنسيقين فنقدم

يمض القيود ونوخِرَهُ عَنْ المقيد وهـذا هو التنسيق المتوسط وهو ايضاً الكثير الشائع في المتنا

لاشك إن التنبييق القريب إذا ثهيأت كل اسبابه وكان الهتل على استعداد لادراكه هوفي غاية من التاثير وحسن الوقع في النفس الأ ان صوره الصرفة قليلة الفيروب قليلة الورود في الاستعال وأكثر ساتجيء في الكلام المنظوم والبك بعضها فيه

املني النجوم السائرات وغيرها لعيني على ضو التهار دليل ان كان سرَّ كم ما قال حاسدنا فالجرح اذا ارضاكهُ أَلَمُ وفي كل سيف ما خلاهُ فلول وفي كل سيف ما خلاهُ فلول غدًا يتفرق اهل اللوى ويكثر بالله ومسترجع ما يعضد ياناس عن أهلى غريب غير البكا والنوح سلوى ما رأيت

ومن امثلته في المنثور الحديث واللك من مالك الأما اكلت فافنيت اولبست فابلبت او تصدقت فابقيت فان الجملة بذلتها تامة الشروط من حيثية نقديم المسند على المسند اليه ثم هي تامة الشروط من حيثية الاتيان عا هو اول اولا فإن الإفناء لا يكون الا بعد الأكل والابلاء لا يكون الإ بعد اللبس والابقاء لا يكون الا بعد التصدق وهذا من النمط المالي في الكلام

اذا روينا في التنسيقين القريبوالبعيد قلنا في القريب انه فطري في الشعراء وكبار الكتاب اولي الاذهان المتوقدة والمخيلات الواسعة القوية ويكثر في كلامهم اذا تحركت نفوسهم وجاشت خواطره · وقلنا \_ف البعيد انه التنسيق الطبيعي عند عامة الناس ولا سيما اذا لم تكن اذهانهم

متنبهة او على شيء من النشاط والارتياح بدليل انه بديهي عندهم غالب في جميع مناحي كلامهم واليه نحل الابيات الشعرية اذا اردنا نقريبها من افهامهم يشهد لذلك ما اجمع عليه جمهور النحاة والبيانيين من ان الاصل في متعلقات الفعل ان نتاخر عنه . واما التنسيق المتوسط فما علينا اذا قلنا انه عمدة الخطباء والشعراء وعليه معول الكتاب والبلغاء عليه تدور اكثر تراكيب هولا واليه ينزع عمدا استحسان اولئك بل هو المفضل عندهم في الجملة اذا تفددت القيود والمتوخي في عباراتهم اذا اعتاصت المباحث والتاثت معاني الحدود و هذا ولا اصدق من شاهد الحال فدعنا اذن ناتي ببعض الامثلة منسقة وفقاً للتنسيقات الثلاث القريب اولا والبعيد ثانياً والمتوسط ثالثاً فيحكم المطالع من تلقاء نفسه ائي هذه بشهادة ذوقه المكن في النفس واقرب الى حكم البلاغة

(۱) اما في النجوم السائرات وغيرها لعيني على ضوء النهار دليل

(٢) اما من دليل لعيني على ضور النهار في النجوم السائرات وغيرها

(٣) أما في النجوم السائرات وغيرها من دليل لعيني على ضوء النهار

فان الصورة الاولى لا يُدرَك مكانحسنها الاَّ اذا انفعلت النفس

بان وقفت على ما سبق البيت من قول المتنبي واما العمورة الثالثة فان

مكان حسنها ظاهر لا يحتاج الى ما تختاج اليه الصورة الاولى

مثال ثان

(۱) وقبيل الغروب بعد ان علونا شامخات الجبال وتبطنا عميقات الاودية الى منتهى رحلتنا ونحن على غاية من الجوع والتعب وصلنا

(٢) وصلنا الى منتهى رحلتنا قبيل الغروب ونحن على غاية من الجوع والتعب بعد ان علونا الجبال الشامخة وتبطنا الاودية العميقة

(٣) وقبيل الغروب بعد ان علونا شامخات الجبال وتبطنا عميقات الاودية وصلنا الى منتهى رحلتنا ونحن على غاية من الجوع والتعب ومع انا اخترنا للصورة الاولى والثانية احسن تنسيق على ما نظرف

فع ذلك لا تزال الصورة الثالثة اوقع في النفس واعلق في الذهن من صاحبتها

#### مثال ثالث

- (١) ايها السيد الكريم انناكلنا اجمعين في هذا اليوم المبارك لك بدوام البقاء والترقي نعتو
- (٢) ايها السيد الكريم اننا ندعولك كلنا اجمعون في هذا اليوم المبادك بدوام البقاء والترقي
- (٣) ايها السيد الكريم انناكلنا اجمعين ندعو لك في هذا اليوم المبارك بداوم البقاء والترقي

رتب كل صورة في بابها على افضل ترتيب تراه فيبقى الحال على ما ترى امامك من ان الصورة الثالثة اسهل فيها والطف في النفس موقعاً

### مثال رابع

(۱) يومياً من الساعة ٧ – ٩ قبل الظهر ومن الساعة ٢ – ٤ بعد الظهر في محل سكنه بشارع محمد علي نمرو ٤ يقبل معاينة المرضى الدكتور فلان

- . (٢) ان الدكتور فلان يقبل معاينة المرضى في محل سكنه بشارع محمد على نمرو ، من الساعة ٧ ٩ قبل الظهر ومن الساعة ٢ ٤ يعد الظهر يوميا
- (٣) يومياً من الساعة ٧ ٩ قبل المظهر ومن الساعة ٢ ٤ بعد الظهر يقبل الدكتور فلان معاينة المرضى في يحل سكنه بشارع محمد على غرو ٤ او نقول ان الدكتور فلان في محل سكنه بشارع محمد على غرو ٤ قبل الظهر ومن الساعة ٧ ٩ قبل الظهر ومن الساعة ٢ ٤ بعد الظهر و و بما كانت الصورة الثانية من الصورة الثالثة انسب المصورة المتابعة من العمورة الثالثة انسب المصورة المتابعة المرابع من نقديم الوقت في اصقاعنا الشرقية

### مثال خامس

- (۱) نرجومن خضرات المشتركين اذا وجد احدٌ منهم خطأ في هنوانه او في نمرو محل سكنه ان يُرسل البنا بالعنوان الصحيح وله الفضل تنسيق هذا الاعلان من التنسيق البعيد لان الشرط متقدم على الجواب واذا اعتبرنا «اذله ظرفية فلتاخير كل متعلقات الفعل عنهُ ولما لم يكن ما يمنع من نقديم الشرط او نقديم الظرف على الفعل كان يمكن لنا تغيير صورته الى ما ياتي
- (٢) اذا وجد احد من حضرات المشتركين خطأ في عنوانه اوفي نمرو محل سكنه فترجوه أن يرسل الينا بالمنوان الصحيح وله الفضل وواضح ان هذا التنسيق ابلغ من السابق لولا اننا حيف لغتنا نعتبر تقديم

الرجاء ضربامن اللياقة وحسن التهذيب

قبل ان نختم هذا الفصل نعود فنقول وان ادّى بنا الامر الى شيء من التكوار ان كبار الكتاب اذا تعددت الصغات سيف المعنى لموصوف واحد وامكن لم نقديم بعضها على الموصوف وتأخير البعض الاخر عنه من غير اخلال فعلوا ذلك والبك شاهداً ما جاء في جريدة البيان الفرآ قال الكاتب فيها

نعت الينا انباه الاستانة انسان عير الفضل والكمال ومجمع اشعة الحكمة بل قطب دائرة العلوم على الاجمال وحلة البلغاء وقدوة العارفين وفاضي علوم الديا والدين السيد جال الدين الحسيني الافغاني المشهور فرع الارومة الوكية ومليل الحسب القائم من منصب السودد في الدووة العلية ، انتهى

فان جيع ما تقدم على الاسم من قولنا انعاق عين الفضل الله وما تاخر عنه الله نهاية الجملة في في المسم في يود وصفية له وكان يمكن تقديما جيمها وفقاً للتنسيق البعيد لكن تفعي عمن ذوق الكاتب ال يعدل الى التنسيق التوسط بأن يقدم بمضها ويوخر البعض الاخر فطبق بذلك مفصل البلاغة

كذلك هم اذا كثرت القيود وكانت بطبعها عسرة التصور على حين لا تسوّغ اللغة لقديم بعضها على المقيد وتاخير البعض الآخر عنه تخيروا الديوخروا تلك القيود في النثر وأن يقدوموها في الشعر ومن شواهد فلك نثرًا ما جاء في مجلة البيان الغراء قال الكاتب وعبيب من مثل المبيد على استضاءة بصيرته بنور اليقين وضمه بين حاشيتي علوم المتقدمين

والمتاخرين ووقوفه على يفاع من الحكمة يجمع الدنيا منه بنظرة ويستقصي اطرافها بلحة وقد تجردت له عن زينتها وزخارفها واماطت له اللثام عن اباطيلها وسفاسفها ان يبقى في نفسه مكان لشيء منها يقال له الرياسة وتنزع همته الى حال من احوالها تسمى بالسياسة

فان المسند في هذه الجملة وهو «وعجيب من مثل السيد » مقدم على المسند اليه وهو « ان يبقى في نفسه الح » وما بينها قيود للسند لانها بمنزلة اسباب يتوقف حصوله عليها وكان من مقتضى التنسيق القريب ان نقدم عليه لكنها لما كثرت وكانت بطبعها مما يعسر تصورها وحفظها واضحة في الذهن الى أن ياتي على ذكر المقيد فيكسوه اياها اقتضت البلاغة تاخيرها وهكذا فعل الكاتب \* على ان هذه القيود لو قلَّت لترجح في البلاغة نقديها على ما ترى من الصورتين الاتيتين

- (١) وعلى استضاءة بصيرة السيد بنور اليقين وضمه بين حاشيتي علوم المتقدِّ مين والمتاخرين فعجيب كانءمن مثله ان يبقى في نفسه مكان شيء في الدنيا يقال له الرياسة
- (۲) وعجيب كان من مثل السيد على استضاءة بصيرته بنور اليقين وضمه بين حاشيتي علوم المنقدمين والمتاخرين ان ببقى في نفسه مكان لشيء في الدنيا يقال له الرياسة ، فإن الذوق والنظر العقلي يتفقان أن الجملة على الصورة الاولى ابلغ منها على الصورة الثانية وعلى عكس ذلك لو بقيت القيود على كثرتها الاولى اللهم الأاذا كانت النفس متحركة والقاريب واسع المخيلة اما اذا لم تكن كذلك فلا تفهم قوة الجملة و بلاغتها مع نقديم القيود الرين او الثلاث ، ومن شواهدم نظماً ما القيود الا بعد مراجعة القيود المرتين او الثلاث ، ومن شواهدم نظماً ما

جاءً للنابغة في داليته المشهورة قال

فما الفرات اذا هب الرياح له مرمى اواذيه العبرين بالزبد عِنْهُ كُلُّ وَادْ مَتْرَعَ لَجِبِ فَيْهُ رَكَامُ مِنَ الْيُنْبُوتُ وَالْخَضَدِ

يظلُّمن خوفه ِالملاِّح معتصاً بالخايزرانة بعد الاين والنجد

يوماً باجود منهُ سيب نافلة ِ ولا بجول عطاء اليوم دون غدرٍ

فان الفرات موالمسند اليه و « اجود منهُ الخ » هو المسند وما بينها قيود"للسندلان ادراكمقدار جوده موقوف على ادراك تلك القيود ولذلك اقتضى لقديمها عليه على انه لا ينكر ان هذه القيود هي ايضاً قيود للسند

اليه الا انها تاخرت عنهُ لان رجوع الضمائر منها اليه يمنع من ثقديمها ومثله

قول الأخر

وما وجد اعرابية بان اهلها فنت الي بان الحجاز ورنده اذا ابصرت ركبًا تكفل شوقها بنار قراهُ والدموع بورده ٍ

وان اوقدوا المصباح ظنتهُ بارقاً بحيي فهشت السلام ورده باعظم من وجدي بموسى وانما لله يري انني اذنبتُ ذنباً بودُّه ومن هذا الباب ما جاء للتنبي سيف قصيدته ﴿ الراي قبل شجاعة

الشجعان » قال

وعلى الدروبوفي لرجوع غضاضة والسير ممتنع من الامكان

والطرق ضيقة المسالك بالقناب والكفر مجتمع على الايمات نظروا الى زُبُر الحديد كانما يصمدن بين مناكب العقبان

فان ما قبل الفعلي « نُظروا » قيود لهُ متقدمة عليه · ريمايفهم من مساق كلامنا ان القيود في جميع الابيات المارة هي مما توذن البلاغة بتاخيرها ا

نثرًا مع بقائها على الصورة التي في فيها وهذا غير ما نريده بل القيود التي توذن البلاغة بتقديمها وتاخيرها مع بقائها على صورة واحدة هي اندر من إن تجد لها مثالاً يصح الاستشهاد به والغالب ان يطرأ على القيود شيء من التغيير يقل او يكثر بحسب ما الجملة والقيود من الخصوصيات فلا يشعب عنك ذلك • وخلاصة ما يقال في هذه التنسيقات أن القريب منها معما ممحت به مصطلحات اللغة وخصوصياتها فهو بنفسه ابلغ من غيره لكن على شرط ان يكون في قوة عقل السامع مكنة لابقاء كل صور القبودواضحة في ذهنه الى ان يكسوها المقيد وشيء من هذا لا يتيسرالا اذا كافت القبود فليلة اوكانت لخصوصية فيها يسهل تصورها وحفظها ولفلك يقل ورود هذا التنسيق في الكلام على الاجمال واذا ورد فاكثر ما يكون وروده في كتابات الشعراء وامتالم من اصحاب التخبل القوي وفي مواضع تشتد فيها الانفعالات والمواطف واما التنسيق البعيد غاس تبن ضعفت فيهم قوة التغيل على العموم واليه ايضاً ميل الكتاب والقواء اذا عُم كوا لم تحركهم الهوكات من أكمارج ولا العواطف والانفعالات من الداخل و والكثير انما هو التنسيق المتوسط وهو الغالب في كلام الحواص وتآليفهم على ما نتحقَّمَهُ بالاستقرآء ولذلك هواذا أحسِن فيه الاعتبار أفرب الى اللاغة احالا

على انه مع كان نوع التنسيق فعلى الكاتب ان بحسن الاعتبار ببن القيود والمقيدات ما امكن بحيث يأ تلف كل جزء من الكلام مع ما يناسبه ويقرب الموصوف من صفته هذا فظلاً عن مواعاة مرجع الضمائر الى من هي له من غير كلفة ولا تعقيد ولا بُدَّ مع هذا كله من مواعاة

حسن النسق ومراعاة المطابقة والمقابلة بين الجمل السابقة واللاحقة والفاية من وراء كل هذا أن لا يضطر القاري في ادراك المعاني المقصودة \_ف الجملة المان ينفق عابها شيئًامن قوى انتباهه كان في الامكان ان يذخره لادراك غيرها من الجمل اللاحقة بها والله اعلم

# فصل

في الكلام على انواع الجاز مع بيان انها انما بحسن وقعها اذا انطبقت على مبدا الاقتماد

#### التشبيه

من انواع المجاز التشبيه وهو كثير الورود في اغلب مناحي الكلام لا يعلومنه شعر ولا نثر في لغة من لغات العالم لا فرق في ذلك بين لغات المتمدنين والمتوحشين وما ذلك الألانه يقرب على الافهام منال ما لا نقر به الحقيقة من المعاني والتغيلات البعيدة والتشبيه في كلي وفي العالبة الواقعة مواقعها فيه اقتصاد على انتباء السامع فائ قولك « زيد كالاسد » يخيل للذهن من المعنى على اخصر طريق ما لا يخيله قولك « زيد شجاع » او « زيد شجاع للغاية » فضلاً عن ان الذهن في العبارة الاولى التشبيهية يسرع الى تصور مفهوم الشجاعة اكثر مما يسرع اليه في العادة

العبارة الثانية الحقيقية وسببه ان الصورة العقلية يسهل انتزاعها من اللفظ المخاص اكثر من الكلي ومن البسيط الخاص اكثر من المكلي ومن البسيط اكثر من المركب ونسبة الأسد الى الشجاعة في العبارتين في كنسبة خاص الى عام او جزءي الى كلي او بسيط الى مركب كما يظهر لدى التمعن ولما كانت الاغراض التي من اجلها يرد التشبيه في الكلام في العمدة والغاية فلنذكرها غرضاً غرضاً مع بياناً ن بلاغة التشبيه في جميعها راجعة الى الاقتصاد

التزبين او تعييج حاسة الاستحسان

من اغراض التشبيه ان تُعَيِّج في النفس حاسة الاستحسان وهذا الغرض تني به العبارة التشبيهية بما لا تني به العبارة الحقيقية بوجه من الوجوه والدك بعض الامثلة قال بعضهم يشبه الوردة لاول ما انشقت عنها اكمامها

سبقت اليك من الحدائق وردة وانتك قبل اوانها تطفيلا طمعت بيهك اذ رأتك فجمعت فها اليك كطالب نقبيلا فان هذا التشبيه يهيم من حاسة الاستحسان ما تعلم مقداره بشهادة حسك وذلك لما يخيله في الوردة من الاحساس بالعواطف النفسانية التي لا تكون الاعند العقلاء هذا عدا عا تصوره من صورة متحابين جميلين محب يستعطف وعبوب يتيه دلا وشكلا وكل ذلك ينبه اليه هذا التشبيه بالطبع بعد ذكر مقدماته من غير عسر ولا اكراه ولو انك اردت اثارة ما اثاره هذان البيتان من الانفعال بالعبارة الحقيقية لطال بك سفر الكلام ولم تبلغ به بعض ما بلغته بها وكل ذلك اوضح من ان يحتاج الى ايضاح

**او** برهان قال آخر

كقطة عنبر فيصحن مرمر لهُ خال على صفحات خِدّ ٍ علی عاصی الهوی الله آکبر والحاظ كاسياف تنادسي والبيتان في الغرض المسوقين من اجله على شاكلةما نقدمهما فنكتنى اذن ببيان ما هيج فينا حاسة الاستحسان ليقاس عليه ١ اما البيت الاول فلما رسخ في نفوسنا من نفاسة العنبر والمرم والهُ معروف ان العنبر طيبُ ذَكِي الرائحة كثير الثمرَ يتنافس في اقتنائه الاغنيا. والوجهاءُ وكذلك المرمر فانه جوهر صلّب اشد صفاءً من الرخام وهوكثير الثمن ولا سيما بعد الصناعة وآنيته مُ يتنافس فيها الاغنياء والملوك ويقف غيرهم حيارك دونها يهولهم ما يرونه من تخليقات اشكالها واحكام صناعاتها وكل ذلك يقضي علينا ان يقوم في انفسنا هبة من الاستحسان كلا ذ كرَ هذان الجوهران وهبُّه الاستحسان هذه انما هي على نسبة الراسخ في ادهاننا من نفاسة الجواهر التي تُذكّر تزيد ما زادت قيمها وزادت منافسة الناس في امتلاكها وتنقبص بنقصان ذلك • واما البيت الثاني فالتشبيه فيه انما يضرب في النفس على وتر القوة والأعجاب بالقوة وذلك بما يصوّرهُ من الغلبة وتمام الظفر بالمغالبين على مثل مأكان من غلبة ابطال المسلمين ايام فتوحاتهم الاولى فان هذه المناداة كانت من شعارهم وكان الظفر معها حليفًا لَهم سيف جميم مواقفهم : ومها تخيَّلت النفس القوة او ما هو من ظواهر القوة كاج فيها. انفعال من الاعظام والاعجاب تختلف هبته بين الشدة والضعف على نسبة التخيل من القوّة قال ابن النبيه كالروض تطفو على نهرٍ ازاهرهُ ً والليل تجري الدراري في مجرته

ما من احد بمر بسمه هذا البيت الا وتمتلي فسه استحسانا لان صورة الليل الما لوفة على ما وصغها به مستحسنة ابدا وكذلك صورة الروض بنهره وازاهره الموضولة به فانه ما من احد ينكر اناقتها وتمام حسنها فالبيت اذف ينقل النفس من صورة انبقة لكنها بعيدة لا يتمتع بها من الحواص الا واحدة الى اخرى آبق منها واقرب يتمتع بها من الحواس أكثر من واحدة الى بعضهم

وحديقة غناة ينتظم الندى بفروعها كالدر في الاسلاك والبدر يشرق من خلال غصونها مثل الليح يُعْلِلُ من شباك وقال عروه

و بين الحد والشفتين خال كونجي الى روضاً صباحاً تعيير في الرياض فليس يدري البجني الوود ام يجني الاقاحا فان تعيير هذا الونجوي الم التعيير فيه حاسة الاستصال كل مُحمير ومثاة قول الاخر

وكان محر الشفيق اذا تصوب او تصعب المعلم اعلام الموت أشر في على رماح من زبوجد فاف الشقيق من النباتات البرية الني قلما يُؤبه لما لكن نفاسة الهالموت والد برجد في المشبه به ذهبت مجاسة الاستحسان كل مذهب واضافة الاعلام والرماح اليحا اثارت ما كن من حاسة الاعباب بالقوة والاستعظام لما يحتى كانما الشقيق غير الشفيق الذي نراه ترعاه السائمة وتعلوه افتحام الله

ومن الاغراض المرادة بالتشبيه النقرير والتمكين ٠ او زيادة وضويح

ا جيورة المشبه في النرهن وفقاً با يريده المتكلم ويكون ذلك كثيراً بالانتقال من المعنوي المجرّد الى المجسوس المتخيّل وهذا الانتقال كانما هو عبود على جسر بوصل بين عدوتي واد عميق جدّ الولاه لتوعّر بنا الطريق وتدمّت اقدامنا من خشونة المسللك ، والشاهد اصدق، شاهد فاليك بعضها قال البحتري أ

خلق منهم تردّد فيهم وَلِيتُهُ عصابة عن عمايه كالحسر عيه في كل حين قرابه خان هذا الحلق الموروث على مأجو مصور في الييت الاول فيه من خفاه الصورة ما ترى ولولا ان التشبيه جاء فقرو تلك المصورة لزال اثرها من الذهن لاول وهلة كانها لم تكن فلا جاه التشبيه وابرز المشبه به بصورة المحسوس التخيل زادت صورة المشبه جلاء وتمكنا في الذهن وظهر الكلام في دونق من المبلاغة على ما يشهد لنفسه ولو ان الشاعر المسك عرب التشبيه وترك المسلم وشانه بحد في المشبه الميان نتضع له صورته وترمخ في ذهنه الرسوخ الذي صار لها بعد ذكر المشبه به الاتضاء الامر الى المناق قوة هي اضعاف القوة التي انفتها على ادراك صورة المشبه به ومثل يبتيه هذين بيتاه من قصيدة اخرى قال

ذات حسن لواستزادت من الحسسن، اليه لما اصابت مزيدا فهي كالشمس بهجة والقضيب ألسله ن قدًا والريم طرفًا وجيدًا فان صورة هذه الحسناء وان وصفها ببلوغها نهاية الحسن حتى لايكنها من الاستزادة اليه هي صورة مضطربة غير واضحة في ذهن السلمم ولا تلبث ان تزول منه من غيران لترك فيه اثرًا يوجب استحسانًا

او يستدعي اعجابًا ولو اراد بنفسه إلى تمكينها وأن يتصورها واضحةً في ذه لاقتضاه أن يحضر صورًا محسوسة يجرد منها معنى الحسن فهو بين المن يحضر لنفسه الصور التي استُحضرت له في المشبه به او صورًا اخرى تماثلها وعلى كلتا الحالتين فلا بد له من انفاق قوة تزيد على القوة التي انفقها في ادراك المشبه به في فالاقتضاد اذن واضع ومثل ابيات البحتري ما ورد لا بي تمام قال

كَمْ نَعْمَةً لله كَانْتُ عَنْدُهُ فَكَأَنَّهَا فِي غَرِبَةً وَإِسَارٍ كُسيت سبائب لُومه فتطآلت كتضاؤل الحسناء في الاطمار فان هذه النعمة وتضاؤلما في سبائب اللوم من الصور المعنوية المجردة التي بعد أن يتهيا الذهن لتصورها لا يلبث أن يكمَّ عنها الا أن ينشطهُ منشّط الويسهل عليه التصور بواسطة من الوسائط والواسطة هنا انما هي التشبيه ولولاه لفترت هبّة الذهن ورجع الى حال نماسه فزالت الصورة منهُ قبل ان يستثبتها واضعةً وعزي الكلام عن رونق البلاغة الذي صار لهُ بعد ذكرالمشبه به بشهادة الحسِّ وكيفها تحولنا ـفي وجوه التعليل فالنتيجة واحدة وهي ان الاقتصاد مع التشبيه آكثر منهمع الحقيقة • ولنختم كلامنا عن هذا الغرض من التشبيه بالبيت الذي يستشهد له به البيانيون انَّ القلوب اذا تنافر ودها لله مثل الزجاجة كسرها لا يجبرُ ا ً فان الشاعر اراد ان يقول · ان القلوب اذا تنافر ودها امتنع عودها الى مثل ماكانت عليه · وهذا المعنى هو على طريق التشبيه اوجز لفظـــاً واسهل تخيلاً واوضيح صورةً منه على طريق الحقيقة كما هو ظاهر للعيان وبما استشهد به ايضاً الفيلسوف الانكليزي العلامة هربرت سينسر

## قال ما ترجمتهُ

من الاقوال المتعارفة ان الحوادث العظيمة والرجال العظام كان وجودها في الازمنة الماضية آكثر منه ُ في الحال وهو من الاغلاط الشائعة وسببه غش النظر التاريخي فكما ان الاعمدة المركوزة في صفّي على ابعاد متساوية معما تباعدت عنا مسافاتها ظهرت البعيدة منها في مرأى العين اقرب بعضها لبعض من القريبة الينا هكذا الحوادث والرجال العظام في مرأى التاريخ فانهم كلا تباعد زمانهم عنا لقاربوا بحسب الظاهر وكثروا على نسبة بُعد ازمنتهم . ثم اردف المثل بقوله ولو اريد ايضاح هذا المعنى ونقريره في الذهن بالالفاظ الحقيقية من غير استعانة بالتشبيه لطال مدى الكلام واشبه أن لا يصل في وضوحه إلى الدرجة التي أوصله اليها التشبيه ومن اغراض التشبيه بيان حال المشبه او مساعدة الذهن على ادراكه وتصوُّره وهوكثير في الكلام وغريزيُّ في الفطرة فاننا نستعين بما نعرفه \* على معرفة ما لا نعرفه وفي هذا الباب لا بد من ان يكون المشبه به معروفاً عندنا والمشبه مجهولاً او في حكم المجهول مثاله ما جاء يفي المصباح المنير في تعريفُ البراق. هو دابة نحو البغل تركبه الرسل عند العروج الى المهاي. وما جاء ايضاً في سفر دانيال عم · وَفي اليوم الرابع والعشرين من الشهر الاول اذكت على جانب النهر العظيم هو دجلة رفعت عيني ونظرت فاذا برجل لابسكتانا وحقواه متنطقتان بذهب اوفاز وجسمه كالزبرجد ووجه كمنظر البرق وعيناه كمصباحي نار ورجلاه كعين النحاس المعيقول وصوت كلامه كصوت جمهور · وهذا الغرض كثير الورود في فنون العلوم للتوضيح · ومن امثلته نظأً قول بعضهم

اذا قامت لحاجتها نشت كان عظامها من خيزدان و وقول الاخر

واني التعروني اذكراك هزة كا انتفض المصفور بلَّلهُ القطرُ وقولهُ ايضاً

كَأْن القلب ليلة قيل يُعْدى الجيلى العامرية او يراح ُ تطالة عزّها شرك في الجناج ُ وقد علق الجناج ُ وقوله ايضاً

اقول لا تصابي في الشمس ضواها قريب ولكن في تناولها بعد اذا تابلت للابيات المارة رأيت ان المشبه فيها معروف عند المتكلم عبه ول عند المتكلم والسامع عبه ول عند المتكلم والسامع فلمتفاد من ثم السامع معرفة حال المشبه او صفته على اقرب طريق والمبهله وهذا هو الاقتصاد

من اغراض التشبيه ايضاً بيان مقدار حال المشبه والبلاغة هنا انما هي في الاقتصاد كما كانت فيما مرّ · قال الشاعر وهو من الإبيات التي يُستشهد بها

فيها اثنتان واربعون حلوبة سوداً كافية الغراب الاسعم فانه ذكران النياق كانت سوداً والسواد متفاوت في الموصوفات فابان مقداره بالتشبيه فوضعت من ثم الصورة واستقرت في الذهن على هيئة ومقدار معين ولولا ذلك لكانث مضطر بة نتنازعها في الذهن هيئات كثيرة وجاء في سفر اشعيا هم تناجج يقول الرب ال كانت خطاياكم كالقرمز تبيض كالثلج ان كانت حمراء كالدودي تصير كالصوف واذا تأملت الامثلة المارَّة رأيت ان فائدة التشبيه فيهاكفائدة ذكر الخاص بعد العام فان قولهُ « سودًا وحمراً » عام يتناول كل اسود وكل احمر وقولهُ « كخافية الغراب وكالدودي » خاص يقتصر على سواد معين وحمرة معينة

ومن اغراض التشبيه التمثيل او بيان امكان حال المشبه كقوله فتى عيش في معروفه بعد موته كاكان بعد السيل مجراه مرتعا فان العقل قد يشك في امكان انه يعاش في معروف رجل بعدموته فضرب لذلك مثلاً السيل ومجراه فان السيل يعاش به حال وجوده فاذا انقضى امره نبتت الاعشاب على مجراه فكانت سبباً للمعاش ايضاً ومنه قول الاخر

اعياً ذوا لك عن محل نلته لا تخرج الاقار عن هالاتها وقولهُ ايضاً

من يهن يسهل الموان عليه ما لجرح ي بميت ايلامُ وقوله ايضاً

فان نفق الانام وانت منهم فان المسك بعض دم الغزال فانه قد يشك بسعة كل من القضايا المذكورة في صدور الآبيات فحاء التشبيه في اعجازها دفعاً لهذا الشك وبياناً لامكان صحتها وصدقها والفرق بين هذا الغرض وغيره من اغراض التشبيه ان المشبه فيها لا وجه لانكار صحته والعقل يسلم به اما في التمثيل فقد ينكره المقل لاول وهلة و يدفع في وجه امكانه كما ترى في الامثلة وواضح منها ايضاً ما في التمثيل من الاقتصاد فان المتنبي لو اراد ان يقيم البرهان على ان

مدوحه يفوق الانام وهو من الانام لطال به مجال الكلام ولم يصل الى ما وصل اليه من الاقناع الذي احدثه التمثيل في النفس ومن يزعم غير ذلك فليجرّب

ومن اغراض التشبيه التهجين او تهييج حاسة الكراهة والنفور من المشبه على عكس التزبين و دخل التشبيه في هذا الموقف انه يتاً تى معه ان يُعمد فيه الى ذكر مشبة به بما استقرّف النفوس كراهته والنفور منه فتقرك لذلك هذه الحاسة وتصبّ على المشبه ما هاج بها من روح الكراهة والنفور وفقاً لما هو مركوز في الطباع ان المتماثلين حكمها واحد واليك بهض امثلته كالحل للاسنان والدخان للعيتين كذلك الكسلان للذين ارسلوه وخرامة ذهب في فنطيسة خنزير المراة الجميلة العديمة العقل عمسك اذني كلب هكذا من يعبر ويتعرض لمشاجرة لا تعنيه لنظاً قول بعضهم

واذا دعا الداعي علي رقصتم وقص الحنافس من شعاب الاخرم ويدخل في باب التزيين والتهجين ما يقار بها من المعاني كالتعظيم والتحقير والتحبيب والتنفير وما الى جميع هذه والكاتب اذا احسن اختياز الشبه به وقيدة بتمبود تناسب ما قصد اليه لعب بانفعالات السامع وذهب بها الى حيث يشاء فيبعده عن القريب ويقرّبه من البعيد او يجب اليه المكروه ويكرّه اليه المحبوب وهكذا

وغاية ما يقال ان التشبيه اذا جاء لغرض مما مر أكسب الكلام قوةً وبلاغة وكان الاقتصاد فيه على انتباه السامع ظاهرًا لا يحتاج الى

ادنى تامل وان هوعرِيَ عن الغرض فجاً المجرد التبعَّج بالتشبيه كان على عكس ذلك واكسب الكلام تطويلاً يبعده عن البلاغة مراحل وقال بعضهم في القمر حوالى ايام محاقه

ولاح ضوء قمير كاد يفضحنا مثل القلامة قد قُدَّت من الظفر فان كان مساق هذا التشبيه للتحقير فبه والا فما هو الا ليقال ان القائل جاء بالتشبيه وعلى نحومن هذا ما ورد لابن المعتز في القمر والثريا قد انقضت دولة الصيام وقد بشر سقم الهلال بالعيد يتلو الثريا كفاغي شرم يفتج فاه لاكل عنقود فان تصور رجل شرم فاغر فمه على عنقود من العنب لما يهيج حاسة فان تصور رجل شرم فاغر فمه على عنقود من العنب لما يهيج حاسة الكراهة والنفور فضلاً عايثيره من حاسة الاستقباح والاستهجان فانكان لهذا قصد ابن المعتز فقد اتى بالغاية والأ فانتشبيه على عكس الغاية منه ومن هذا الباب ما ورد للتنبى قال

وعجاجة ترك الحديد سوادها زنجاً تبسم او قذالاً شائبا فانه قصد التعظيم فانقلب عليه الاثمر فان تصوَّر الزنجي يتبسم فضلاً عن انه لا يهيج فينا شيئاً من حاسة الاستعظام قد يهيج حاسة الحقارة والاستهجان وذلك لما رسخ في النفوس من انجطاط شأن الزنوج وقع جلعاتهم وكذلك تصور القذال الشائب فانه ليس فيه ما يدعو الى استعظام اصلاً بل على عكس ذلك يهيج فينا احساس التفاهة والضعف وقد وقع ابو العلا فيما يقرب مما وقع فيه المتنبي حيث يقول

وليلة سرت فيها وابن مزنتها كميّت عادحيًا بعد ما فُبضاً كانما هي اذ لاحت كواكبها خودٌ من الزنجتُجلي وُشّعت خضا

فان تشبيه الليلة (اذا كان قد قصد غرضاً غير مجرد التشبيه) انها هوللتزبين لكن ذكر الزنج والخضض مما افسد عليه هذا الغرض لحقارة الاثنين ولولا ان لفظة الخود تنبه الذهن الى مستحسن ومثلها لفظة تجلى لظهر على هذا التشبيه من آثار الغثاثية ما هوظاهم على بيت المتنبي السابق والمتامل يعلم ان صورة المشبه به هنا لو تصورها الذهن واضحة تضحك من خساستها فيها اذا تصور أن الخضض منتشر على بدن هذه الزنجية كانتشار الكواكب في جميع جوانب السماء وإن تصور انتشار الخضض على عنقها ويديها ومخلخلها دون سائر جسمها فسدت الشبهية فضلاً عن خساسة الصورة ايضاً وعلى كلتا الحالتين فالمشبه به لا يهيم صورة العظمة ولا صورة الاناقة في الذهن وهو عكس ما قصد اليه ابو العلا واين هومنه في بيت ابن النبيه

والليل تجري الدراري في مجرّته ِ كَالْرُوضُ تَطْفُو عَلَى نَهْرٍ الْأَهُومُ بِلَا يَنْ هُو مِنْ الْمُشْبِهُ بِهُ فِي قُولُ الْآخُرِ

وكانها وكان حامل كاسها اذقام يجلوها على الندماء شمس الضعى رقصت فنقط وجهها بدر إلدجى بكواكب الجوزاء فان جميع ما فيه من الصور لها وقع وعظمة في النفوس بما جعل هبة الاستحسان والاعجاب بالغة فينا مبالغها وفيا ذكرنا كفاية للتامل

«اي اولى ان يتقدم على الاخر المشبه ام المُسْبِّه به »

أكثر ما نرى عليه امثال اللغة نقديم المشبه على المشبه به الأات الكثرة قد لا تكون مقياساً للبلاغة بل مقياسها واجع الى ما قد منا من

وضوح الصورة والاقتصاد وقد مرٌّ معنا انهُ اذا امكن القديم القيود على المقيدات من غير اخلال بمصطلحات اللغة ولا ممارضة لما قد يكون من الاغراض الإخرى في العبارة كان ذلك اقرب للاقتصاد · وعليه نقول انَّ المشبه به نظهر قيد للشبه فتقديم أذن ابلغ اذا لم يمارض التقديم مانِع اخرواليك ما ياني • كما يترآف الاب على بنيه مكذا يترآف الرب على خائفيه · فانك لو قدمت المشبه وقلت يترآف الرب على خائفيه كما يترآف الاب على بنيه لنقص الكلام كثيرًا من قوته و بلاغته . ومثل ذلك قوله مكل يشتاق الايل الى جداول المياه هكذا نتوق نفسي اليك يا الله • كالتفاح بين شجر الوعر هكذا حبيبي بين البنين · خزامة ذهب في فنطيسة خنزيرة المراة الجميلة المديمة العقل كزمجره الاسد غضب الملك وكالطل على المشب رضوانه · تفاح من ذهب في مصوغ من فضة الكلمة المقولة في محلها · فان جميع هذه التشابيه لوعكست فيها الترتيب لنقص مر ن حسنها وشدة تاثىرها

على انه قد يمرض ما يوجب في حُكم البلاغة نقديم المشبه وذلك في مواضع منها

(اولاً) اذا كان التشبيه للتمثيل · فانه ما لم يشك العقل اولاً لا يحسن ان يُوْتَى بما يصرفه عن الشك وما لم يُذكر اؤلاً ما يصعب على العقل قبوله لا يناسب ذكر ما يزيل تلك الصعوبة · «فقولك كما انه مسالحرح بميت ايلام هكذا من يهن يسهل الهوان عليه » كلام بعيد عن ذوق البلاغة بخلاف العكس اي

من يهن يسهل المواق عليه ما لجرح بميَّت ايلامُ

فان القضية الثانية تعليل للقضية الاولى جيء بها لصرف الشك الذي يمكن ان يتبادر الى الذهن من سابقتها او لإزالة الصعوبة التي تخول دون قبولها في العقل والتسليم بصختها • وقريب من هذا قول الاخر هجرتك لا قِلَى منى ولكن رأيت بقاءً ودَّكِ في الصدود كهجر الحائمات الورد لما رأت أنَّ المنية في الورود تفیض نفوسها ظاً وتخشی حماماً فعی تنظر من بعید فانك لو جعلت البيت الاولى ثالثًا لم يكن ما يمنع ذلك بحسب اللغة بل نقديم المجرور على الفعل هو في غير هذا الموضع قد يكون من متطلبات البلاغة لانهُ نقديم للقيد على المقيد وانما لم محسن همنا لان المجرورالذي هوالمشبه به ِ تعليل ببين صحة القيد المتقدم وامكان وقوعه ِ فاقتضت البلاغة من ثم تاخيره ُ

( ثانياً ) اذاكان المشبه به كثير القيود كقول طرفة

كان حدوج المالكية غدوة خلايا سفين بالنواصب من دَدِ عدولية او من سفين ابن يامن عجور بها الملاح طورًا ويهتدي يشقُّ حباب الماء حيزومها بها كما قسم الترب المفائل باليد

اني واياك كالصادي رأى نهلاً ودونهُ هوَّةٌ يخشي بها التلفا رأى بعينيه ماء عزّ مورده ويس يملك دون الماء منصرفا

وسببه ان بلاغة التشبيه موقوفة على احضار جميع هذه القيود وتصورها معاً دفعةً واحدة عند تصوُّرالمشبه وهي لكثرتها نقتضي أمـــا اجهادالذهن وصرف اشد قوة مِن إنتباهه ِ او انْ يسقط بعضها من الذهن

وكقول الاخر

ويقتضى احضارها ثانية (وربما اكثر من مرقي) وكلتا الحالتين مخالفة للاقتصاد فاقتضى الامر تاخير المشبه به وادراككل من قيوده على حدة والرجوع عند ذكركل قيد الى المشبه لتشضح المشابهة وترسخ في الذهن وهذا وان كان فيه شيء من الاسراف فهواكثر اقتصادا من العكس ومثل ذلك مثل من يُطاب منه نقل ثقل ذي اجزا من مكان الى اخر وقوته لا نقوى على نقله دفعة واحدة اما لعدم القدرة او لعدم الآلة المناسبة فانه في مثل هذه الحال ليس له خيرة الا في تجزئته ونقل كل جزء منه على حدة

بقي علينا اذا اريد ذكر وجه الشبه ان نسال عما هوانسب واقرب الى البلاغة نقديمه ام تاخيره والجواب النقديم اولى اذا لم يمنع مانع لانه قيد او شبية بالقيد

والقيود على ما مرَّ بنا تقديمها اولى و بعبارة اخرى ان وضوح العلاقة بين المشبه والمشبه به موقوف على معرفة وجه الشبه ووضوحه والموقوف على الشي متاخر عنهُ وعليه ورد قول البحتري

وأغرَّ في الليل البهيم محجل قد رحثُ منهُ على اغرَّ محجَّلَ كالهيكل المبنيِّ الأَّ أَنَّهُ في الحسنجاء كصورة في هيكل

فان «في الحسن » وهو وجه الشبه لماكان في المعنى قيدًا للشبه والمشبّة به ولا تجوز اللغة في الصورة التي بنيت عليها الجملة ان يتقدم على المشبه جعل اقرب ما يكون اليه وقدم على المشبه به لانه لا مانع من تقديمه فجاءت العبارة على ما ترى من البلاغة

# ر ترشيح التشبيه

ونريد به هذا الضرب من الكلام الذي ببدأ به ِ الكاتب بالتشبيه بذكر طرفيه ثم يوهم تناسي احدها واكثرما يكون المشبه وياخذ في ذكر احوال للشبه به كان ليس في الكلام غيره الآ ان هذه الاحوال يلحظ العقل عند ذكرها ان لما ما يقابلها في المشبه · وقد يكون من الكاتب في اثناء كلامه هذا ان يعود فيذكر المشبه او يلمح اليه وقد تعالى الفيلسوف هربرت سبنسر في مدح هذا الضرب من الكلام لما فيه من الاختصار والاقتصاد على انتباه السامع وذكر ان من احسن مَنْ اجاد هذا النوع من العبارة امرسون الكاتب الاميركاني المشهور وان من احسن ما جاء لهُ فيه قطعة في خطابه الاول عن الزمان وقد اورد الفيلسوف الأنكليزي تلك القطعة شاهدًا الا انها لماكانت عريقة في البلاغة الانكليزية تركت الجزء الرابع من احياء علوم الدين للامام الغزالي هي في حسن استملل هذا النوع اعلى طبقة من قطعة امرسون كما يتحقق ذلك لعارف بالأنكليزية والعربية اذا قابل بينها • وهنا ارى من الضرورة ان اذكر شيئًا مما ذكره الامام قبل أن بدأ بترشيح التشبيه لارتباطه به وتوقف فهم المعنى عليه قال

فان قلت فقد ادخلت المال والجاه والنسب والاهل والولد في حيّز النع وقد ذمّ الله تعالى المال والجاه وكذا رسول الله صلم وكذا العلماء ·

قال الله تعالى ان من ازواجكم واولادكم عدوًا لكم فاحذروهم · وقال عزَّ وجل انما اموالكم واولادكم فتنة · وقال على يُكرّم الله وجهه في ذم النسب • الناس ابناءُ ما يحسنون وقيمة كل امرء ما يحسنه · وقيل المرمُ بنفسه لابابيه فما معنى كونها نعمة مع كونها مذمومة شرعًا • فاعلم ان من ياخذ العلوم من الالفاظ المنقولة المؤولة والعمومات المخصصة كان الضلال عليه اغلب ما لم يهتد بنور الله تعالى الى ادراك العلوم على ما هي عليه ثم بترك النقل على وفق ما ظهر له منها بالتاوين مرَّةً وبالنخصيص اخرى • فهذه نعم معينة على امر الاخرة لاسبيل الى جحدها الا ان فيها فتناً ومخاوف فمثال المال''مثال الحية التي فيها ترياق نافع وشم ناقع فان اصابها المعزّم الذي يعرف وجه الاحتراز عن سمها وطريق استخراج ترياقها النافع كانت نعمة · وات اصابها السوادي الغرّ فهي عليه بلاّ وهلاك وهو مثل البحر الذي تحته اصناف الجواهر واللالي فمن ظفر بالبحر فان كان عالمًا بالسباحة وطريق الغوص وطريق الاحتراز عن مهلكات البحر فقد ظفر بنعمه وان خاضه جاهلاً بذلك فقد هلك · فلذلك مدح الله المال " وسماهُ خيرًا ومدحه رسُّول الله صلعم وقال نعم العون على نقوى الله تمالي المال • وكذلك مدح الجاه " والعز اذ منَّ الله تعالى على رسوله صلعم بان اظهره على الدين كله وحبَّبه في قلوب الخلق وهو المعنى بالجاه · ولكن المنقول في مدحها قليل

<sup>. (1)</sup> ذكر المشبه وهو المال والمشبه به وهو الحية ثم تنامي المشبه واخذ بذكر ما يختص بالمشبة به الا آن العقل يلحظ آن هذه لها احوال ثقابلها في المشبه (۲) المشبه الجاه والمشبه به البحر ثم تنامي المشبه واخذ بذكر لحوال خاصة بالمشبه به على ما مرً في الحال والحية (۳) رجع الى ذكر المشبه

والمنقول في ذمّ المال والجاه كثير وحيثُ ذمَّ الريا فهو ذم الجاه اذ الريا مقصوده اجتلاب القلوب ومعنى الجاه ملك القلوب · وإنما كثر هذا وقل ذاك لان الناس أكثرهم جهال بطريق الرقية لحية المال" وطريق الغوص في بحر الجاه فوجب تحذيرهم فانهم يهلكون بسم المال قبل الوصول الى ترياقه ويهلكهم تمساح بحر الجاه قبل العثور على جواهره · ولوكانا \_ف اعيانها مذمومين بالاضافة الى كل احد لما تصوِّر ان ينضاف الى النبوَّة الملك كماكان لرسولنا صلعم ولا ينضاف اليها الغني كماكان لسليمان عليه السلام فالناس كلهم(٢٠صبيان والاموال حيات والانبياء والعارفون معزَّمون فقد يضرُّ الصبيما لايضرُّ المعزَّم. نعمُ المعزَّم لوكان لهُ ولدُ ۖ يريد بقاءهُ وصلاحه وقد وجد حية وعلم انه لو اخذها لاجل ترياقهـــا لاقتدى به ولده واخذالحية اذا رآها ليلعب بها فيهلك فله عرض في الترياق وله غرض في حفظ الولد فواجب عليه أن يزن غرضه في الترياق بغرضه في محفّظ الولد فاذا كان يقدر على الصبر عن الترياق ولا يستضرُّ به ضررًا كثيرًا ولو اخذها لاخذها الصبي ويعظم ضرره بهلاكه فواجب عليه أن يهرب عن الحية أذا رآها ويشير على الصبي بالهرب ويقبح صورتها في عينه ويعرفه ان فيها سَّما قاتلاً لا ينجو منه احد ولا يحدثه اصلاً بما فيها ن نفع الترياق فان ذلك ربما يغره فيقدم عليه من غيرتمام • وكذلك الغواص أذا علم أنه لوغاص في البحر بمرآى من ولده لاتبعهُ وهلك فواجب عليه أن يحذر الصبيُّ ساحل البحر والنهر · فأن كأن لا ينزجر

<sup>(</sup>۱) أذكر المشبه والمشبه به (۲) عاد هنا الى ترشيج التشبيه وهو ذكر الطرفان المشبه والمشبه به تناسى الاول واخذ في نقرير احوال للثاني على ما مرً اولاً

الصبي بجرد الزجر معارأى والده يحوم حول الساحل فواجب عليه ان بعد من الساحل مع الصبي ولا يقرب منه بين يديه · فكذلك الامة في حجر الانبياء عليهم السلام كالصبيان الاغبياء · انتهى النقل

والقطعة كلها من النمط العالي في الكلام والتشبيه فيها على غاية من البلاغة لما هنالك من الايجاز المبني على تناسي المشبه والاكتفاء بذكر الاحوال المتعلقة بالمشبه به كان ليس في الكلام سواه ولا يخفي ات ترشيح التشبيه لا يجسن استعاله الا اذا كان القاري من تلقاء نفسه يرد هذه الاحوال الى ما هوشبية بها من احوال المشبه وكلا سهل الرد لظهور وجوه المناسبة ووضوحها كالمثال الذي قدمناه كان الكلام ابلغ لان الاقتصاد فيه اتم

ومن الغاية ايضاً في هذا الباب ما جاء في اشعيا النبي لكن بدلاً من ذكر المشبه والمشبه به ابتداء ذكرها في نهاية ما اورده من احوال المشبه به قال «كان لحبيبي كرم على اكمة خصبة فنقبه ونق حجارته وغرسه كرم سورق و بنى برجاً في وسطه ونقر فيه ايضاً معصرة فانتظر ن يصنع عنباً فضنع عنباً رديناً فالان اعرفكم ماذا اصنع بكري وانزع سياجه فيصير للرعي واهدم جدرانه فيصير للدوس واجعله خراباً لا يقضب ولا ينقب فيطلع شوك وحسك واوصي الغيم ان لا يمطر عليه مطراً \* ان كرم رب الجنود هوبيت اسرائيل وغرس لذته رجال يهوذا فانتظر حقاً فاذا سفك دم وعدلاً فاذا صراخ » انتهى فانه ذكر اولاً الكرم وهو المشبه به ثم اخذ يذكر احوالاً خاصة به وفي نهاية هذه الاحوال عاد فذكر ان المشبه انه يذكر احوالاً خاصة به وفي نهاية هذه الاحوال عاد فذكر ان المشبه انه هو بيت اسرائيل وان المراد بالعنب الجيد المنتظر انما هو الحق والعدل وان

والعنب الردي الذي اغروه انما هو سفك الهم والصراخ وترك بقية الاجوال من غير أن يذكر لها ما يقابلها في المشبه اعتماداً على أن ذلك يسهل معرفته على السامع • وانت تعلم ان ليس من الضرورة ان يكون لكل حالة يذكرها في المشبه به حالة بعينها ثقابلها في المشبه بل قد تكون حالة في المشبه به نقابل بعدة احوال في المشبه وبالعكس وقد يكون المراد مقابلة مجموع احوال على الجملة بجموع احوال على الجملة كما في هذا الموضع فان قوله «فنقبه ونتى حجارته رغرس فيه كرم سورق وبني برجاً في وسطه ونقر فيه ايضاً معصرة » لا راد به ان النقب يقابل بشيء خاص بعينه ولا كذلك تنقية الحجارة · وغرس كرم سورق · و بنيان البرج في وسطه ونقر المصرة . بل يراد ان مجموع هذه الاشياء التي هي كل ما يصنع للكرم المعتني به عناية خاصة يقابل على الجملة بمجموع اشياء هي كل ما يُصنَّع لشعب او امة معتنى بها غاية خاصة والكلام كما ترى شبيه بالتلميح فان النقب وبناء البرج ونقر المعصرة الخ يلح بها الى كل اعمال العناية الخاصة التي صنعها الحق سبحانة وتعالى الاسرائيليين منذ ادخلهم ارض كنعان الي زمان النبي اشعيا فتامل

ومن هذا الطراز النفيس الفاخر ما وردفي المزمور الثالث والعشر ينقال «الربُّ راعيُّ فلا يعوزني شي و في مراع خضر يربضني الى مياه الراحة يوردني و يردُّ نفسي و يهديني الى سبيل البرّ من اجل اسمه و ايضاً اذا سرت في وادي ظلّ الموت لا اخاف شرًّا لانك انت معي و عمال وعكازك ها يعزيانني »

فانه لما شبه الباري تعالى بالراعي شبه نفسه ضمناً بالخروف ثم ساق

الكلام مساقاً يناسب المشبه به اعني الراعي والخروف فذكر احوالاً خاصة بها وترك القاري ان يطابق هذه الاحوال على احوال تخصه من اعال العناية الالهية . فجاة الكلام على ما ترى من البلاغة التي تبلغ اقصى مخادع النفس وتبعثها على الثقة والاطمئنان بامان الله وعنايته الازلية التامة ومن شواهد هذا النوع اعني «ترشيح التشبيه» نظاً ما جاة في شعر ابي الطيب المتنبي قال

يقول لي الطبيبُ اكاتِ شيئًا ودآؤك في شرابك والطعام وما في طبه اني جواد اضر بجسمه طول الجمام تعود أن يغبر في السرايا ويدخُل من قتام في قتام فاحسك لا يطال له فيرعى ولا هوفي العليق ولا الجمام

قانه شبه نفسه بالفرس الجوادثم تناتمي المشبه واخذ في ذكر احوال تخصُّ المشبه به الآ ان لتلك الاحوال ما يقابلها في حاله مع كافور وهي ما يسهل على الذهن معرفتها فاستغنى الكلام عن ذكرها

ومثل فول المتنبي قول البوصيري

والنفس كالطفلان تفطمه شبّ على حب الرضاع وان تفطمه ينفطم وقول طرفة الذي مربنا قبلاً قال

كان حدوج المالكية غدوة خلايا سفين مبالنواصب من در عدولية او من سفين ابن يامن يجوز بها الملاح طوراً و يهتدي يشق حباب الماء حيزومها بها كما قسم الترب المفائل باليد ناد كلاً من الماء حيرومها بها فقد ذكر الشهر والمشهر به ثم تناسم

فان كالاً من البوصيري وطرفة ذكر المشبه والمشبه به ثم تناسى المشبه واخذ في ذكر احوال المشبه به تُرَدُّ الى احوال تنطبق عليها يف

المشبه وامثلة هذا النوع كثيرة لا تخفي على من تنبه لها

انتهى بنا الكلام على التشبيه وهو في جميع مواضعه اللائقة به ابلغ من الحقيقة واشد تاثيرًا منها على النفس وذلك لان الاقتصاد فيسه على انتباه السامع اكثر فاذا خرج عن الاقتصاد انعكست الحال وكانت الحقيقة ابلغ منه ' والغالب انه يخرج عن الاقتصاد اذا تُكُلِّف تكافاً فاياك وإيا التكاف

#### الاستعارة .

الاستعارة نوع من التشبيه فلذلك يصدق عليها جميع ما صدق عليه من جهة الاقتصاد وتُفضَّل عليه بانها اخصر منه فانه لا يذكر فيها الا احد طرفي التشبيه و يترك الطرف الاخر فالاستعارة الواقعة موقعها هي اذن من اعلى طبقات الكلام بلاغة سواء ار يدبها التزبين او التعجين او ار يدبها الايضاح والتبيين قال بعضهم

لما نظرت اليَّ عن حدق المها وبسمت عن متفتَّع النوّارِ وعقدت بين قضيب بان اهيف وكثيب رمل عقدة الزنّارِ وعفرت خدي في الثرى الك طائعاً وعزمت فيك على دخول النارِ

فان الصورة التي نتجلى من خلال الاستعارة في البيتين الاول والثاني هي مما لا يكاد يتهيأ احضارها بواسطة الحقيقة ولو مهما ابعدت مدے الكلام وعر ضت من حواشيه وما من ذي مُسكة يسمع هذه الابيات الا و ياخذمنه الاستحسان كل ماخذ ويتخبل له الجميل في ابهى وابدع مناظره ورد هذه الاستعارات الى التشبيه وانظر الى ديباجة الكلام كيف مناظره ورد هذه الاستعارات الى التشبيه وانظر الى ديباجة الكلام كيف

تحول الوانها وينقص من رونقها وبهائها · او رُدَّها الى الحقيقة فكانما انتقلت من جمال الربيع والوانه التائهة الى زمهرير الشتاء واكفهرار مناظره الكالحة · قال اخر

بادر الى اللذات واركب لها سوابق اللهو ذوات المزاح من قبل ان ترشف شمس الضعى ريق الغوادي من تغور الاقاح انظر الى هذه الجمادات وتامل ما صارت اليه صورتها من الا اقه والحسن بما كستها الاستعارة من رائع اثواب العقلاء بعد ان كانت في اكفان الجماد واطار الغيوم والنبات والله آخر

ويد الشال عشية مذا رعشت دلت على ضعف النسيم بخطها كتبت سقياً في صحيفة جدول فيد الفامة صحيحته بنقطها فان يد الشال وارتعاشها عشية وما كتبته من الكتابة السقية في صحيفة الجدول وتنقيط الفهامة لتلك الصحيفة تصحيحاً لما في ذلك من السقم كل ذلك يوصل الى النفس صورة حقيقية من اجمل المناظر الطبيعية على اخصر طريق واسهله وهذه الصورة لو مثلتها الاستعارة كما هي من غير زيادة لكني ذلك في حسنها وانفعال النفس انفعال اعجاب بها ولكنها زادت على ذلك بان احيت الجماد فزادت من محاسن الصورة حتى صارت نسبة الصورة الحقيقية المرادة بالبيتين اليها بعد ان تلاعبت بها الاستعارة كنسبة صورة في الحجر الميت الى مثلها من الغواني تختال لما بها من الحياة دلاً وشكلاً وثنيه بمحاسنها الرائعة ادلالاً وعجباً قال شلي الشاعر الانكليزي ما ترجمته

واراني انخيل اننا معاً بين المروج الخضراء نتنقُّل فيهاكما شاه الهوى

. وقد شب الفجر واضاء بصباحة وجهه جوانب السماء · وامامنا على اسناد الجبال الكثير من متلبدات الغيوم بيضاء الاصواف نتردد قطعانا قطعانا وراعى الربح يسوقها بين يديه سوق البطيء المتكاره

انظر الى هذه الاستعارات في قول هذا الشاعر الغريب الجنس فانها وان تكن على صورة النثر لتكاد تزيل السامع عن وقار الكهولة الى خفة الصبوة ومرح الشباب وما من يقرأ هذه الابيات الشعرية والعبارات النثرية الا و يشعر ان الاستعارات فيها تستهوى حاسة الاستحسان فتذهب بهاكل مذهب وتفعل على النفس ما لا تفعله المثاني والعيدان وإن على ضفاف الانهار بين الاظلال ووجوه الحسان

هذه هي الاستعارة في مقام التزيين فانظر اليها في مقام المدح والتعظيم فاتك لا تراها تنقص في الاقتصاد عامر بك من المثل قال بعضهم دك طود الكفر دكاً صاعق من وقع سيفك

دك طود الكفر د ١٥ صاعق من وقع سيفك ارسلته من مجركفك

فانه اراد بالخمس السعب الاصابع الخمس وفرق ما بين التعبيرين في تهييج حاسة الاستعظام والفخامة فان الحقيقة لا نداني هنا الاستعارة بوجه من الوجوه على ما يُرِى بداهة الذوق · وعلى هذا النحو تكون الاستعارة في مقام الايضاح وحسن التصوير واليك بعض الامثلة

اذا لم يكن الا الاسنة مركبًا فلا رأي للضطر الاركوبها

اذا انت لم تشرب مرارًا على القذي ظمئتَ واي الناس تصفو مشاربه

غيره

ارىما وبي ظما الله شديد من ولكن لا سبيل الى الورود غيره

واذا المنية انشبت اظفارها الفيتُ كل تمية لا تنفعُ غيرهُ إ

وليس باول ذي همة دعنه لما ليس بالنائل يشمِّرُ للَّج عن ساقه ويغمرهُ الموج في الساحل

غيره

ارى خلل الرماد وميض نار ويوشك ان يكمن لما ضرامُ فان النار بالزندين توري وان الحرب اولها كلامُ ومن المنثور الحديث «لا تستضيئوا بنار اهل الشرك»

فاذا تاملت هذه الامثلة رايت فيها من الاقتصادما لا مجتاج الى زيادة ايضاح وهذا هوسبب بلاغة الكلام الواردة فيه الاستعارة ، فإن عري عنه بأن جيء بها ، لحجرد الاغراب بالاستعارة انحطت مرتبتها وفقدت قوة بلاغتها بما تشغل به الذهن وتصرفه عن فهم المعنى المقصود لغير طائل

## المجاز المرسل

و بلاغته ايضاً متوقفة على مقدار الاقتصاد فيه فكما زاد هذا زاد الكلام بلاغة وحسن موقعه في النفوس فان بلاغة العبارة الاثية «ما هو الا أن لقينا القوم فمنعناهم اكتافنا يقتلوننا كيف شاوا وياسروننا كيف شاوا »انما هي لان لفظ اكتافنا يصور انهزامهم ومطاردة اخصامهم لم على شاوا »انما هي لان لفظ اكتافنا يصور انهزامهم ومطاردة اخصامهم لم على

غاية من السهولة وعلى غاية من الوضوح ايضاً حتى كأن السامع ينظر الى القوم منهزه إلى ومثل العبارة المارة قولم «كثرة الايدي على الطعام بركة » فانه يصور الاكلين في نفس الفعل وهذا ما لا تصوره الحقيقة الا بعد ان تكلف الذهن بتصور تصور أس . تصور الآكلين على اي هيئة اتفقت اولا ،ثم هم في فعل الأكل ثانيا. ولا شك ان التصور الثاني كان على استكراه والتصور على استكراه يتعب الذهن أكثر من التصور بداهة على حسب ما يقتضيه الطبع ، انظر الى ما ورد للمتنبي يصور تغلّب القوة الجسمانية الوحشية ونقدمها على القوة المعنوية الادبية قال

ما زلت أضحكُ ابلي كلما نظرت الى من اختضبت اخفافها بدم ِ أُسيرها بين اصنام ِ اشاهدها ولا اشاهد فيها عفة الصنم ِ حتى رجعت واقلامي قوائلُ لي المجد للسيف ليس المجد للقلم ِ اكتب بنا ابدًا بعد الكتاب به ِ فانما نحن للاسياف كالحدم ِ

والشاهد في البيتين الثالث والرابع حيث الاقتصاد على اشدّه بحيث اللك كيفها صورت هذا المعنى بلفظ الحقيقة رايت الذهن يتكلف من التعب في تصويره اضعاف ما يتكلفه في الصورة التي ورد عليها وقريب من قول المتنبى قول الاخر

وما من يد الآ يدالله فوقها ولا ظالم الآ و إبلى بأظلم فوقها فان اليد عبارة عن القوة والسلطة وواضح ان الاقتصاد أنما هو في سهولة تصور اليد دون تصور القوة والسلطة لان هذه من المحسوسات المتصورة بنفسها وتلك من الممنويات التي لا نتصور الا بالواسطة كما لا يخفى عند الثامل

### الكاية

وما قبل في سبب بلاغة التشبيه والاستمارة يقال في الكتاية ايضًا فانها راجعة مثلهما الى الاقتصاد ولعلو طبقة الكتاية بين انواع المجاز نرى ان لا بُدَّ لنا من بعض التمهيد بيانًا للوجهة التي اوجبت الاقتصاد وبالتالي البلاغة فيها فنقول

اعلم ان المعاني الكلية العامة مستنتجة من الجزئيات المحسوسة وعجرّدة عنها · وهذه المعاني المجردة لا يدركهـــا العقل واضحة الا اذا صور لنفسه محسوسات جزئية تكنى عندهُ لانتزاع صورة مجردة عنها والا فلا يتصور من اللفظة الموضوعة لِمَا الا صورة اجمالية خفية جدًّا ثم هو لا يتأثَّر عند سهاعها الا أن يكون مجرد تعميم او هبة من انفعال ترافق صورتها المجملة وتقترن بها احيانًا • مثال ذلك الكرم والجود والندى • فانها معات الذهن الا. اذا تصور تلك الجزئيات المنتزعة منها · فالسامع مثلاً اذا سمع هذه العبارة « زيد كريم » فانه لا يتصور صورة الكرم واضعة \_ف زيد الا اذا صوَّره يعطي محتاجًا او سائلاً او تصوَّرهُ يقري ضيفًا او يرفد وافدًا • وهبه تصور ذلك فانسه لا يتصور مقدار الكرم من مجرد تصور اعطاء او تصور قرَّى وارفاد لان صفة الكرم متفاوتة شدة وضعفًا • ولا تعلم شدثها وضعفها الامن مقدار العطاء والتوسع في القرى والرفد ثم من الميئة التي يكون عليها زيد الكريم حين الفعل من ارتياح ومسارعة او قطوب وتباطو والخلاصة ات السامع لا يدرك صورة الكرم من الجلة التي مثلنا بها الا ان يمثل لنفسه زيدًا في فعل اعطاء او اضافة او ارفاد ولا يدوك مقدار الصفة وشدتها الآاذا تصور كثرة العطاء من جهة وارتياح زيد ومسارعته إلى العطاء من جهة اخرى وهذه الامور قل ان يمثلها السامع لنفسه مر الجملة المارة الا باستكرام شديد وبعد اطالة وقوف وتحديق في الجملة وهو ان استكره نفسه على تمثيلها لحقه من التعب الشيء الكثير والا فيزول من ذهنه مهنى الجملة حالاً من غير ان توثر فيه الأهبة من تعييج حاسة الاستحسان و لكن الم تكن الصورة هنا واضحة فلا تكون هبة الاستحسان الأعلى اضعفها كما لا يخفى على من يتامل احوال نفسه وهذا بخلاف ما اذا سمع قول القائل

عمرو العلا ذو الندى من لا يسابقه مرث السماب ولا ربح تجاريهِ اجفانه كالجوابي للوفود اذا لبوا بمكة ناداهم مناديه و المحلو اخصبوا منها وقد مُلئت قوتاً لحاضرهِ منهم وباديه

فان الشاعر لم يقتصر على قوله «عمرو العلا ذو الندى » ولو اقتصر على ذلك ماكان لكلامه طلاوة ولا اثر بلاغة ولوانه نعت الندى بكل نعوت الكثرة والعظمة البالغة مبالغها . لكنه زاد على ذكر الصفة فصور مسارعته الى الندى وصور اجفانه التي يوضع بها الطعام انها كثيرة وكبيرة جداً كالجوابي وانه اقام منادين ينادون من لبى بمكة اليها وفوق ذلك صور انه مداوم على فعله هذا حتى في ايام المحل وقلة الطعام للحاضر والبادي على كثرتهم وتصور العقل من جميع هذه الجزئيات صورة الكرم وشدتها في المؤصوف على اتم وضوح فحصل عنده بذلك من نشأة المسرة والاستحسان وقام في نفسه من الاعجاب بعمرو والاجلال له ما يناسب وضوح الصورة

التي تجلت عليه من مجموع العبارة في الابيات · وذلك واضع كما ترك بشاهد الحال

ان الكناية في اغلب صورها هذا شانها فانها تمثل للذهن المعنى المجرد بصورة جزئياته المحسوسة فيدرك من ثم المعنى المقصود على اخصر طريق من غير استكراه ولا عسر وشتان في الاقتصاد بين صورة تُصور لك كما هي فتدركها وبين صورة تتكلف من ذات نفسك تخيلها اولاً وادراكها ثانية ولنضرب الان بمض الامثلة على الكناية نظماً ونثراً فمن النظم قول بعضهم

ارغ وازبد يا يزيد م فما وعيدك لي بضائر فانه كنى عن شدة الغضب بجزئيات محسوسة يستدل بها عليه ومنه قول الاخر

نصبوا بقارعة الطريق خيامهم يتسابقون الى قرى الضيفان و يكاد موقدهم يجود بنفسه حب القرى حطباً على النيران في المدوحين فإن هذه المحسوسات الجزئية يكنى بها عن شدة الكرم في الممدوحين وارتياحهم اليه و قال المتنبي

رميتهم ببجر من حديد له في البر خلفهم عباب فساهم وبسطهم تراب فساهم وبسطهم تراب وصبحهم وبسطهم تراب فانه كنى « ببسط الحرير » عما كانوا فيه من العز والغنى وكنى « ببسط التراب » عما صاروا اليه من الذلة والفاقة ، قال اخر خطرات النسيم تجرح خديه م ولمس الحرير يدمي بنانه فانه بالغ في ذكر هذه المحسوسات عن رقة جلده وبضاضته عن طريق

الكتاية وافهم بدلالة الفحوى انه مصان متعجب وانه من اهل النعيم والترف الذين َيلبسون الحريروما إليه في الرقة ولين اللمس · قال اخر يدعوك تيم وتيم في قرى سبأ تدعض اعناقهم جلد الجواميس فانهُ كني بعض جلد الجواميس اعناقهم انهم في ذل الاسر وشدة هوانه قال اخر

تلوم وما ادريءلام توجع وماتستوي والورد ساعة تفزع اذاهى قامت حاسرًا مشمعلة فيخيب الفواد راسها ما يُقنّع وقمت اليه باللجام ميسرًا ﴿ هَنَالُكُ يَجِزِينِي بِمَا كُنْتَ اصْنَعُ ۗ

ارى امّ سهل ما تزال تفجع تلوم على ان امنج الورد لقمة ۖ

. ام سهل امراة الشاعر والورد فرسه · واللقمة الناقة ذات لبر. · والحاسر من حسرت المراة خمارها كشفته ُ . ومشمعلة سريعة جادة في العدو. ونخيب الفواد ذاهبت. ونقنعت المراة لبست القناع · كني بجزئيات البيت الثالث على يصيبها من شدة خوف السبي وعار الفضيحة اذا اغار عدوٌّ على الحيِّ فان المراة الحرَّة لا نقوم حاسرًا تشتد في عدوها ذاهبًا فوادها طارحة القناع عن راسها الآاذا كانت في اشد الحوف والفزع ولو ترك الشاعر العبارة بهذه الجزئيات الى الخوف والفزع ونعتها باشد النعوت الدالة على الكاثرة والشدة ما تصورنا للخوف صورةً واضعةً كهذه التي تصورناها من الجزئيات التي ذكرها

ومن شواهد النثر ما جاءً فيخطبة لعبد الملك بن مروان قال •هذا عمرو بن سعيد قرابتُهُ قرابتُهُ . وموضعَهُ موضعُهُ .قال برأسه هكذا. فقلنا بأسيافنا هكذا • ألا وانَّا نحمل لكم كل شيء اللَّا وثوبًا على اميرٍ او نصب راية. ألا وان الجامعة التي جملتها في عنق عمرو بن سعيد عندي والله لا يفعل احد م فملهُ الا جملتها في عنقه انتهى · فان قوله « قال براسه مكذا » انما هو كتايةعن العصيان وعدم الطاعة · و«قلنا لهباسيافنا هكذا »كناية عن القتل . ومن الكناية ايضاً قولهُ. « والله لا يفعل احدُّ فعله الأجعلتها ( اي الجامعة) في عنقه » اي قتلتهُ نظيرهُ · وقصة عبد الملك بن مروان مع عمرو برــــ سعيد مشهورة في التاريخ فلتراجع · وجاء ايضاً في وصيته ِ لابنه الوليد ما يقارب ما مرَّ قال وادع الناس اذا مت الى البيعة فن قال براسه مكذا فقل بسيفك هكذا. فانه كني بالشرط عن الامتناع من البيعة وبالجواب عن القتل. وانت لو رايت الخطيب او المتكلم يشير بالاشارتين لعملت شدة وضوح الصورة وسهولة فهم المراد بها على السامع . ومن الكناية مـــا جاء في كتاب الوليد للحجاج فانه اي الحجاج بن يوسف المشهور تاخر عن مبايعة الوليد بن عبد الملك بعد وفاة ابيه يهول عليه بذلك واظهر انه يميل الى مبايعة غيره من اخوته فكتب اليه الوليد يقول . سمعت انك نقدم رجلاً وتوخّر اخرى في البيعة فاذِا وصلكٌ كتابي هذا فاعتمد على ايها شئت فان لقديم رجل و تاخير آخري محسوسات يستدل بها على التردد فكني بها الوليد عن تردد الحجاج ومراوغته فجاء كلامه من الوضوح والبلاغة على ما تري

ومن الكناية ما يكون بذكر رادف وارادة مردوف اولازم وارادة ما يكون بذكر رادف وارادة مردوف اولازم وارادة ملزوم كالتمثيل المشهور «زيد طويل النجاد» فإن طول النجاد رادف الحلول القامة حتى اذا ذ كر هذا خطر في البال ذاك ضرورة من غير عكس وللكناية هنا فائدة اخرى غير وضوح الصورة فانها ندل على التعظيم ايضاً

كما ترى من قول القائل

طويل نجاد السيف شهم كانما تصول اذا استنجدته بقبيل فانك لا بد من أن نتصور طول قامة الممدوح وفي نفس الوقت لا بد أن نتصور انه من الاشداء اصحاب السيوف وهذا يستدعي ان يتنبه في النفس احساس القوة والعظمة بما ينطبق عليه عجز البيت بخلاف ما لو قلت انه طويل القامة بلفظ الحقيقة فان طول القامة لا يقترن بتصور انه من اصحاب السيوف واولي الشجاعة فلا يُنبة حاسة الاستعظام والتهيب بل قد ينبه احيانا ما هو على عكس ذلك وقال آخر

ان المرقة والفتوة والتقى في قبة ضُرِبت على ابن الحشرج فرودة فانه لا بد من الانتقال من القبة الى من فيها وهو ابن الحشرج ضرورة من غير عسر ولا أكراه فيفهم ان هذه الصفات لهذا الموصوف ويفهم من الكناية فوق هذا ايضاً ان الممدوج الها هو من القوم الذين تُنصب فوقهم الحنيام وذلك يدل على الفنى والسيادة واذا اجتمعت هذه الصفات مع الغنى والسيادة فاحرى بها ان تنبه حاسة الاستحسان للتصف بها والاعظام له و بالاجال نقول ان الكناية في جميع صورها اذا كانت واقعة موقعها هي اسهل تصوراً على الذهن واوضع صورة من الحقيقة فتكون من أبلغ واشد في النفس تأثيرًا منها

#### اللاغة

و في انتقاء المعاني الجزئية التي يثأ لف منها الفكر المراد بيانه في الجملة »
 هذا الانتقاء هو عمدة البلاغة وركن من اركان السحر البياني. و به

يتفاوت الكتاب ولتمايز طبقاتهم ومراتبهم تمايزًا تشعر به وكثيرًا ما لا تعرف سببه لانه راجع بالاكثر الى فطرة الكاتب وحسن تخيله من جهة والى احاطته بالمعنى الذي يراد بيانه ونسبته الى غيره من المعاني التي تناسبه وتأتلف معه من جهة اخرى. وهو بالاجمال ما لا نطمع في استيفاء وصفه والاحاطة بكل ما يقال فيه وغاية ما عندنا ان نوجه النظر اليه بذكر بعض ملاحظات نردفها بذكر بعض الشواهد والامثال تنبيها للطالع ليرى فيها رايه و يتبع ما توجي اليه فطرته بعد التروي واعال النظر فنقول ( اولا ) ان الفكر يتالف من تصورين فاكثر

(ثانياً) ان الفكر في الوضوح والحفاء تابع للتصوَّرات التي يتالف منها فان كانت هذه بطبعها واضحة يسهل تصورها كان الفكر الموَّلف منها كذلك وان كانت بطبعها خفية عسرة التصور كان الفكر الموَّلف منها كذلك

(ثالثا) التصورات لتفاوت في استقلالها وعدمه ونعني بذلك أن منها ما يكاد يتحيز بذاته فلا يذكر بغيره الأعلى عسر واستكراه .ومنها ما أذا ذُكِر ذكر بغيره بداهة او ما يقرب من البداهة . واذا كانت التصورات كذلك فمن الممكن اذن في بناء الجملة ان يُستغنى فيها بتصور يذكر بغيره عن تصورين اواكثر من التصورات المستقلة . ويكون مع ذلك الفكر المودع فيها اوضح صورة واسهل فهما منه لوذكر التصورات الي يمكن الاستغناه عنها

والماخوذ من الملاحظات المارة انه يمكن للكاتب اذا احسن التروي ان ينتقي التصورات الواضحة وان يتحرى من هذه ما يذكّر بغيره فيستغني

بذكر تصوَّر واحد عن ذكر اثنين او اكثر . ولا شك انه اذا فعل ذلك جاءت جمله كالمصوغ النفيس من الجواهر كثير الثمن خفيف الحمل وهذا هو الاقتصاد عينه والبلاغة عينها واليك شاهدًا ما جاء للتنبي يصوّر كثرة العُدَّة والسلاح في جيش الروم على سبيل المبالغة قال

كثرة المُدّة والسلاح في جيش الروم على سبيل المبالغة قال اتوك بجرُّون الحديد كانما سروا بجيادٍ ما لهن قوائم اذابرقوا لم تُعرف البيض منهم ثيابهم من مثلها والعائم فانه قال بجرون الحديد ولم يقل الحيل اللابسة الحديد. وقال ما لهن قوائم واراد لازمه اي انها مغطاة بالحديد حتى لا ترى فكانها لم تكن وقد استغنى بذكر القوائم عن ان يذكر الصدور والرؤوس لان العرف والعادة يوجبان على العقل اذا تصور قوائم الحيل مغطاة بالحديد ان يتصور صدورها ورؤوسها كذلك من غير عكس ثم ان نفس العبارة يجرون الحديد » تبعث الذهن على ان يتصور الكثرة ابتداء في الحيل والعدة والعدة واضح واما في الحيل فلان العادة على ان لاتشاهد الخيول مدرعة الا في غزوة الحيف عن اكثرها الفرورة ان تكون حينئذ على اكثرها

وقال في البيت الثاني «اذا برقوا » وانتقاء برقوا عجيب سيفي موضعه فانه يصوّر كثرتهم وانك تنظر اليهم في ضوء النهار من مكان مقابل لهم وقال «ثيابهم من مثلها والعائم» ولم يقل دروعهم وخوذهم وفانه فضلاً عن ان التعبير الاول اوضّع صورة يُفهم منه ايضاً ما لا يفهم من ذكر الدروع والخوذ وهو كثرة الدارعين واصحاب الخوذ لانه جعل الدروع والخوذ ثياباً وعائم فاضطر العقل ان يتصور الجيش عن اخرهم بها وهذا لا يتأتى فيا لو

ذُكرت الدروع والخوذ لان العادة المشاهدة تحول دون ذلك وتضطر. المقل الى ان يقصر الدروع والخوذ على بعضهم وهم الجزء القليل وفقاً لما أَلفهُ في المُشاهَد

وبالاجمال تقول ان الصورة في البيتين وفَتْ بالغرض المطلوب وهو المبالغة في تصوير كثرة العدة والسلاح على ابلغ وصف واحسن اسلوب. والفضل في ذلك لانتقاء الجزئيات كما ترى وكما هو ظاهر من التعليلات التي اوردناها. ثم ان للعبارة مزية اخرى وهي انها فوق ذلك هيأ ت الذهن لتصور كثرة عدد الجيش وهي الصورة الثانية التي انتقل اليها المتنبي في البيتين بعدها قال

خيس بشرق الارض والغرب زحفه وفي ادن الجوزاء منه زمازم تجمع فيه كل لسن وأمة فما يُفهم الحدّاث الا التراجم قلنا ان البيتين مسوقان لتصوير كثرة الجيش فانظر الى الجزئيات التي انتقاها سيد الشعراء وتحراها دون غيرها وصولاً الى هذه الغاية . وهي (اولاً) تصوير المكان الذي يشغله الجيش وهو اول صورة تدركها المعن

(ثانياً) تصوير الاصوات المختلطة التي لا بد منها مع كثرة الجيش وعلى نسبة قوتها تكون كثرة العدد وهي الصورة الثانية التي تدركها الاذن بعد ادراك الصورة الاولى التي ادركتها العين

(ثالثاً) لماكان الادراك الاول مما لا يستثبت في الذهن إذا ترك لوحده نظراً العظمته واتساعه اردفه. بذكر الشموب والام المختلفة المجتمعة في ذلك الجيش. وواضح ان اجتماع الشعوب والامم المختلفة في مكان

واحد هوعادة مطردة من ضرورات الكثرة البالغة مبالغها ويذكّر بها بداهة وهو ايضاً ثاني ما تستثبته العين بعد استثبات صورة المكان

(رابعاً) تصوير التراجم لترجم بين امة واخرى في ذلك الجيش وهومن لوازم الامم والشعوب فيه واذا تاملت رايت ان مثل هذه الصورة الواسعة لا تستثبت في الذهن ولا ترسخ فيه الا بعد استثبات الصورة الرابعة ايضاً فذ كرها الما هومن لوازم وضوح الصورة كلها ورسوخها في الذهن والنتيجية من كل ذلك انه ما كاد يستتم الوصف حتى تصور الذهن الصورة التي ارادها هذا الشاعر العجيب في غرابة تخيلاته و بديع تصوراته على اتم ما يمكن ان تصورها عبارة بليغة

دع هذه التصورات الجزئية التي تالفت منها صورة الكاثرة في كلام المتنبي وانتق معها اردت غيرها مما يمكن ان تُصوَّر بها صورة جيش كثير وانظر الفرق بين الصورتين وبين بلاغة العبارة المصورة لها · فهكذا هكذا يكون انتقاء التصورات الجزئية والاً فلالا

ما رأى الناس ثاني المتنبي ائي ثان يرى لبكر الزمان \*وعلى التحري في هذا الانتقاء لتتوقف ايضاً بلاغة الكلام الموجه وانواع التوريات وحسن موقعها في النفس (يرادبالكلام الموجه ما احتمل وجهين ضدين او متغايرين) وشاهده ما جاء في الحديث. من كلام النبوة الاولى اذا لم تستح فاصنع ما شئت. وعليه ورد قول بعضهم

انظر إلى الايام كيف تسوقنا طوعًا الى الإقرار بالأقدارِ ما اوقد ابن طليل قط بدارهِ انارًا وكان هلاكها بالنارِ فان ظاهر الكلام تحقيق القدر واثباته وباطنه اتّهام ابن طليل بالبخل

الشديد والصناعة حيف البيت الثاني فانه على ما في الظاهر مسوق شاهدًا على صحة القدر و باطنه ما علمت . وكذلك ورد قول ابي الطيب في كافور ومالك تُغنى بالاسنة والقنا للصحائ بغير سنان ولِمُ تحمل السيف الطويل نجاده وانت غني عنه بالحدثان فان البيتين مسوقان للمدح ويمكن حملها على الذم ايضاً وعليه ايضاً اي على هذا الانتقاء لتوقف دلالة الفحوى وهي دلالة الكلام على غير ما دلت عليه الفاظه · ودلالة الفحوى هذه كلما كثرت في كلام زادت بلاغته وحسن وقعه في النفس. وسببه ( اولاً ) ان الذهن مع فهم معنى المنطوق يسرع هو بنفسه الى فهم اشياء نتعلق به من غير ان تُصوَّر لهُ باللفظ فيستغني اذن عن ان يُنفِق شيئًا من قوة انتباهه عبثًا على تصور اللفظ وفي ذلك ما فيه من الاقتصاد • ( ثانياً ) ان الذهن يتغلغل في المعنى الى الغاية التي ينتهى اليها مبلغ قوته فلا يقيده اللفظ بحد يقف منده قسرًا وهذا ما نظر اليه المتنبي حيث يقول

ولكن تاخذ الاسماع منه و على قدر القرائح والفهوم ومن امثلة دلالة الفحوى ما اورده الفيلسوف هربرت سبنسر الانكليزي قال ما معناه ( ان رؤوس الكتاب البيانيين ( الكلاسيين ) مملوة من اساطير الاولين واخبار الهتهم ولا امتلا ووؤس فتيات المطابخ من صور الجن والغيلان » فان هذا الكلام فضلاً عن تصويره الكثرة المسوق من اجلها يتسارع معه الذهن الى فهم ان تلك الاساطير عديمة الجدوى وان الاشتغال بها من قبيل العبث بالنسبة الى غيرها من العلوم النافعة وكل ذلك مدلول عليه بالفحوى لا بصريج اللفظ كما هوظاهر و

ومن قبيله في لغتنا ما جاء لبعضهم قال

بني عمناً لا تذكروا الشعر بعد ما دفنتم بصحراء الغمير القوافيا فان الشاعر يُعرّض في البيت بما جرى لهم في هذا الموضع من الظهور عليهم والايقلع بهم ويتسارع معه الذهن الى ما لوذكر بصريح اللفظ لشغلت الفاظه عن معانيه وحالت دون ادراكها على ما هي عليه من البلاغة فضلاً عن انهاكانت نقيد الذهن بمدلولاتها فلا يمتد الى ما وراها بماكان يمكن ان يمتد اليه ومن احسن التعريضات ماكتبه عمرو بن مسعدة الكاتب الى المامون في امر بعض اصحابه قال «اما بعد فقد استشفع بي فلان الى المير المؤمنين ليتطول في الحاقه بنظرائه من الخاصة فاعلته ان امير المومنين لم يجعلني في مراتب المستشفعين وفي ابتدائه بذلك تعدي طاعته ان توقيع المامون في طاحته فائد تعدي طاعته فائد تعدي طاعته فائد توقيع المامون في ظهر الكتاب ما نصة «قد عرفت تصريحك له وتعريضك لنفسك وقد اجبناك اليها » دليل على انه فهم من فجوي هذا الكتاب ما لم يدل عليه منطوق افظه

وعلى هذا الانتقاء نتوقّف ايفاً بلاغة التشبيه وايفائه بالغرض المسوق من اجله فانه ما لم يُنتق المشبه به فاتت فائدة الكلام المقصودة وانحطت درجة بلاغته . الا ترى الى على بن جبلة في قوله

ترے فوقها منشا للزاج تباذیر لایتصلن اتصالا کوجه العروس اذاخطِطت علی کل ناحیة منه خالا کیف اراد ان یزین الحمر بالتشبیه فانقلب علیه المقصود فان تشبیهه رعلی طریق الاستعارة) حبابها فی البیت الاول بالنمش تباذیر تباذیر لم راع فیه حسن الانتقاد لانه یتبادر الی الذهن هذه البقع فی الجلد التی راع فیه حسن الانتقاد لانه یتبادر الی الذهن هذه البقع فی الجلد التی

تخالف لونه وهي مستقبحة تهيج فينا احساس الاستقباح والكراهة والمقصود تهييج الاحساس بالاستحسان والانعطاف واما التشبيه في البيت الثاني فقد خرج فيه المشبه به مع هذه القيود التي له عن ان يكون مستحسناً في اذواقنا الحضرة على ان على بن جبلة هذا جاء له في موضع اخر قوله اذا ما تردى لامة الحرب أرعدت

حشى الارض واستدمى الرماح الشوارعُ . واسفر تحت النقع حتى كانهُ

صباح مشى في ظلمة الليل طالع صباح مشى في ظلمة الليل طالع وسي فاحسن كل الاحسان في انتقاء المشبه به كما لا يخفى على ذوسي الاذواق السلمية

وممن احسن انتقاء المشبه به كل الاحسان ابن الوردي حيث يقول كل امرىء مدح امرة النواله واطال فيه فقد اساء هجاه لولم يقدّر ثمّ بُعد المستقى عند الورود لما اطال رشاه فانه ما من احد يقرأ البيت الثاني الا ويقول صدق الشاعر. قابل هذين البيتين بما قاله الاخو

اصبر علی کید الحسود م فان صبرك قاتله كاننار تاكل بعضها ان لم تجد ما تاكله

فانها على كونها من الابيات التي يتمثل بها ليس فيها من التمكن ما في البيتين الاولينوالوقفة فيهما ظاهرة بشهادة الذوق

ومثل انتقاء المشبه به انتقاء غيره من سائر انواع المجاز فانه مألم يتحرَّ فيها ابينها وادلها على المقصود انحطت درجة البلاغة. ولنذكر شاهدًا على . حسن الانتقاء في الكناية ليقاس عليه غيره . قال المتنبي

رميتهم ببحر من حديد له في البر خلفهم عباب فساهم وبسطهم تراب فساهم وبسطهم تراب وصبحهم وبسطهم تراب والشاهد في البيت الناني فانه اراد ان يعبر عن انقلاب حالمم بين المساء والصباج من حال العز وخفض العيش الى حال الذل ومنتهى الفاقة فاختاره هذه الالفاظ التي ترى فجاءت كانفس ما يكون من اللآلي صغيرة الجرم كبيرة الثمن ، ولنقف عند هذا الحد فان في الذي ذكرفاه ما ينبه الكاتب الى كثير مما لم نذكره . وهو اذا حاسب ذوقه واعطى فيما يكتبه مجالاً للروية والاستبصار جاءكلامه على اعلى طبقات البلاغةوقيل فيه انه السهل الممتنع يسهل فهمه ويبعد مناله

اقول لاصحابي هي الشمس ضوءها قريب ولكن في تناولها بمدُ

فصل

لماذا الشعر ابلغ من النثر

الشعر ريحانة إلنفوس وفكاهة العقول وهومن انفس حُلى اللغة ومن اعلى طبقات تراكيبها ما ارنقت امة من الامم الاوكان الشعر عندها بالمنزلة الاولى من حيث هو نوع صناعة يُوتشَى به مديح عظائها وابطالها وتخلّدبه مفاخرها وآثارها وهو لافرادها غِنا يَنفَى به العاشق ويُستَعطَفَ .

المعشوق و آلة يُستَعتبُ به الصديق ويُترضَّى الساخط وفوق ذلك هو لمم فكاهة يتفكهون بها في المجالس على القرب وأ نس يستأ نسون به في الخلوات على البعد وقد يكون ذريعة لتنشيط النفس اذا فترت وهمركاً لهالى المعالي اذا غفلت او خملت كا انه قد يكون موالياً للفضائل الاجتماعية بحثُ عليها و يرغب فيها وعدوا للرذائل يدفع في وجوهها ويشنع على الآخذين بها واجماع الفلاسفة والادباء معا الان على انه من الصناعات الجميلة يحرك النفس بالالفاظ والعبارات كما يحركها التصوير والنعت هذا بالاظلال والالوان وذاك بالاوضاع والهيئات او كما تحركها الموسيقي بالالحان والنعات

واول من كتب في فلسفة الشعر من القدماء ارسطوطاليس فجآت كتاباته فيها كما جاءت في غيرها آية في بابها فانها ما زالت منذ عهده الى اليوم مرجعاً يُرجع اليه ومستندًا يُعوَّل عليه ومن اراد الوقوف على معظم فلسفته هذه فعليه بترجمة ابن رشد في مقالات على علم الادب طبع بيروت للملامة الاب شيخو اليسوعي فانه يراها هناك ملحقة بفصول ضافية في صناعة الشعر لكتاب متعددين لم نر بين ايدينا مثلها في كتاب واحد

اما نحن فليس من غرضنا الان ان ناتي على جميع ما جاءً عن الشعر في مقالات علم الادبفان ذلك مما لا تسمح به الصفحات التي خصصناها الكاللام في هذا الموضوع انما رأينا ان ناتي على ما يهم جمهور الادباء الوقوف عليه مجملاً في مباحث اربعة وهي تعريف الشاعر اولاً وتعريف الشعر ثانياً وما الذي يدخل في صناعة الشعر ويمكن للشاعر اعتماده على الشعر ثانياً وما الذي يدخل في صناعة الشعر ويمكن للشاعر اعتماده على

ا انه من مواد صناعته ثالثًا · ثم الجواب عن السوَّال الذي صدرنا به موضوع هذا الفصل وفقًا للقواعد السابقة رابعًا · ونبدا بهذه المباحث على الترتيب الذي ذكرناه و بالله التوفيق

### المجث الاول

#### ما هوالشعر

قال ابن رشيق سمي الشاعر شاعرًا لانه يشعر بما لا يشعر به غيره وهذا كلام وجيه الا انه خي يحتاج الى بيان وايضاح ليعلم تمام المقصود منه فانه اذا اخذعلى اطلاقه امتنع صدقه فربّ رجل يشعر بما لا يشعر به غيره من الاصوات الحفية والمرئيات البعيدة الآانه مع ذلك لا يقول الشعر بل قد لا يعرف ما المقصود هنه ورب رجل ايضا يجزن او يفرح كالصبي لسبب لا يراه غيره باعثاً على شيء من الحزن او الفرح ومع ذلك فقد يكون لا يحسن النطق فضلاً عن ان يقول و يحسن القول في الشعر فالمقصود اذن من الشعور في هذا الحد انما هو شيء آخر يتناول غير ما يتناوله مجرد الشعور بالمشاعر الظاهرة او الباطنة ( وان كان هذان الشعوران ما لا بد منها ايضاً) فما هو هذا المعنى المقصود بالشعور الذي من اجله سمي الشاعر شاعراً

دعنا نضرب لك بعض الامثال فلعل فيها ما يقرّب علينا المقصود

و يوصلنا اليه من اقرب الموارد واوسعها عليه مطلاً حكى ان النابغة دخل على نعان بن المنذر فانشده .

تخف الارض إن فقدتك يوماً وتبقى ما بقيت بها ثقيلا فنظر اليه النعان مغضباً · وكان كعب بن زهير الشاعر حاضرًافقال اصلح الله الملك ان مع هذا بيتاً ضل عنه وهو

لانك موضع القسطاس منها فتمنع جانبيها ان تميلا فضعك النعان وسرّي عنه • فكعب بن زهير هذا شعر بها لم يشعر به الحاضروت حتى ولا النابغة • وكان هذا الذي شعر به فترجم عنه سبباً لتسرية غضب النعان عن النابغة ونجاته من الهلاك اواقله من الخيبة والطرد حكي ايضاً ان الرشيد غزاغزوة في بلادالر وم وان نقفور ملك الروم خضع له و بذل الجزية فلما عادعنه واسئقر بمدينة الرقة وسقط الناج نقض نقفور العهد فلم يجسر احد على اعلام الرشيد لمكان هيبته في صدور الناس و بذل يجي بن خالد للشعراء الاموال على ان يقولوا اشعارًا في اعلامه فكلهم أشفق من لقائه بمثل ذلك الا شاعر من اهل جدة يكني ابا مجمد وكان شاعرًا مفلقاً فنظم قصيدًا وانشدها الرشيدقال المساعرة مفلقاً فنظم قصيدًا وانشدها الرشيدةال المساعرة المفلقاً فنظم قصيدًا وانشدها الرشيدة المؤلسة ال

نقض الذي اعطيته نقفور فعليه دائرة البوار تدورُ أَشِر امير المؤمنين فانه فتح اتاك به الاله كبيرُ نقفورُ انك حين تعدراً ن ناًى عنك الإمام لجاهل مغرورُ أظننت حين غدرت انك مفلت هبلتك امك ماظننت غرورُ فلما انهى الابيات قال الرشيد او قد فعل ثم عزاه \_ف بقية الثلج

Digitized by Google

وفتح مدينة هرقلة (المثل السائر طبعة بولاق وجه ٤٠٨) فابو محمد هذا شعر بما لم يشعر به غيره من اسلوب كلام تمكن به من اعلام الرشيد بنقض نقفور العهد بما حرّك الحمية في صدره و بعثه على فتح المدينة ثانية كلذلك من غير إن ياخذه عمم من غير إن ياخذه عمم الخبر ولا استياء من المخبر

حُكي ايضاً انه لما مات معاوية اجتمع الناس باب يزيد فلم يقدر احد على الجمع بين التعزية والتهنئة حتى اتى عبد الله ابر همام السلولي فدخل فقال : يا امير المومنين اجرك الله على الرزية وبارك لك في العطية واعانك على الرعية · فقد رُزئت عظيماً وأُعيطت جليلاً فاشكر الله على ما أُعظيت واصبر على ما رُزئت · فقدت خليفة الله وأعطيت خلافة الله وارده الله موارد السرور، ووفقك لمصالح الامور

اصبر يزيدُ فقد فارقت ذا ثقة واشكر حباء الذي بالملك اصفاكا لا رُزَّة اصبح في الديام نعله كا رُزنت ولا عُقبي كُونْباكا

( راجع هذه القصة في مقالات علم الادب وجه ٣٥٢ جلد ٢ )

فعبد الله هذا شعر بما لم يشعر به غيره من الواقه بن باب يزيد لانه جمع في كلام واحد من التعزية والتهنئة على اسلوب متناسب ما يغثاً من لوعة الحزن ويهز روح المسرة في النفس

سأَل احدُ ملوك الطوائف في الانداس وزيره ان يُجيز لهُ قولهُ . نسج الربح على الماء زرد

فما اهتدى الى ذلك فقالت الرميكية للوزير قل: يا له ُ درعاً منيعاً لوجمد. والقصة مشهورة متعارفة عند أهل الادب · فهذه الامرأة شعرت بما لم يشعر به الوزير على حين كان معدودًا من اعلى طبقات اهل الادب في زمانه ومثل هذه القصة ما حكاه المسعودي قال : اجتمع ابو نواس وجماعة من الشعراء معه ودعا احدهم بماء فشر به وقال «عذب الماء وطابا »

ثم قال لمم اجيزوا فترددوا حتى طلع عليهم ابو العتاهيـــة فانشدوهُ وسالوهُ ان يجيز لمم فقال من فوره · «حبذا الماءُ شرابا » · والحكايات التي على شاكلة ما مرَّ بناكثيرة يغنينا ما ذكرناهُ منها عمَّا لم نذكره ' وانت اذا تدبرتها مهل عليك فهم ما يراد من الشعور الذي اشار اليه ابن رشيق في حد الشاعر فانه اراد به الشعور بالمناسبات التي بين المعاني ــيـفي نفسها من جهة و بالمناسبات التي بين هذه و بين العبارات الدَّالة عليها من جهة اخرى ثم بالمناسبة التي بين جميع هذه و بين مقتضى الحال في الزمان والمكان فان من لا يشعر بمناسبات المعاني بعضها بعضاً ومناسباتها لمقتضى الحال لا يكون شاعرًا ولا يجوز ان يسمّى شاعرًا · على انه كثيرًا ما يشعر بعضهم بالمناسبة بين المعاني ويميز بين المتلائمة منها والمتنافرة الآانه احيانًا قد لا يتهدي للناسبة التي بين المعنى وبين العبارة الدالة عليه فهو في مثل هذه الحالة يُننَقَد عليه شعره و يخرج في ذلك المهنى عن حد الشاعركابي نواس مثلاً يمدح بعضهم بالفروسية قال

جنٌّ على جنِّ وانكانوا بشر فكانما خيطوا عايها بالابر فانهُ لم يهتد ِ للمناسبة التي بين الممنى والعبارة الدالة عليه ِ كما اهتدى لهـــا ابو الطيب في مديح بني عمران حيث يقول

فَكَانَهَا نُتِجِتْ قيامًا تحتهم وكأنهم وُلدوا على صهواتُها فان المهني الذي اراد اليهِ هذان الشاعر ان واحد لكنها اختلفا في العبارة

0

الدالة فابو الطيب اصاب العبارة المناسبة وشعر بها واما ابو نواس فلم يوفَّق اليها فكان ابو الطيب في هذا الموضع هو الشاعر دون ابي نواس وعلى نحومن هذا يقال في ابي الطيب والشريف الرضي فالاول حيث يقول اني على شغني بما في خُهرها لاَّعِفُ عا في سرابيلاتها لم يهتد الى المناسبة بين العبارة الدالة وبين المعنى للدلول عليه واهتدى الى ذلك الشريف الرضى كما ترى في قوله إلى ذلك الشريف الرضى كما ترى في قوله

أَحنُّ الى ما تَضَمَّن الحُمَّر والحلى واصدف عا في ضان المآزر فكان في هذا الموقف هو الشاعر لا المتنبي

فُوم مما مرَّ بنا ان الشاعر هو من يشعر بما لايشعر به غيره من المناسبات بين المعاني و بين هذه و بين العبارة الدالة عليها فضلاً عما يشعر به من مناسبة المعاني وعباراتها لمقتضى الحال في الزمان والمكان على ان الشاعر لا يقتصر على هذه الخصوصية من الشعور فقط بل له خصوصيات اخرى غيرها ومنها

انه شعر بالمشابهة حيث لا يرى غيره الله المخالفة ويشعر بالموافقة والمطابقة حيث لا يرى غيره الله المنافرة والمضادة كالقائل في هجاء بعض الوزراء

من آلة الدست ما عند الوزير سوى تحريك لحيته ِ في حال اياء َ فَهُو الوزير ولا إِزرْ مُشَدُّ بِهِ مِثْلُ العروض له بحرٌ بلا ماء

فانه شعر بالمشابهة بين الوزير والعروض على تباعد ما بينها بحيث لا يرى غيره الاً المباينة والاختلاف · وكقول ابي الطيّب

وقفت وما في الموت شكُّ لواقف كانك في جفن الردى وهو نائمُ . تمرُّ بك الابطال كلمي هزيمةً ووجهك وضاح وثعرك باسمُ

فان سيف الدولة على ما يقال أنكر عليه تطبيق عجزي البيتين على صدر يها لانه ُ لم يرَ من المطابقة هناك ما رآهُ المتنبي

ومن خصائصه ايضاً أن يفهم من غير الناطقين ما لا يفهمه سواه منهم وفقاً لما ادعاه القائل

هبَّت لنا صبحاً يمانيَّة متَّت الى القلب باسبابِ ادَّت رسالات الهوى بيننا عرفتها من دون اصَّعابي

وصدق في مُدَّاهُ انهُ فهم من الريح ما لم يفهمه بقية اصحابه لان هولا لم يشعروا الا انها ريح تهبُّ اما هو فراى فيها رسول احبابه ببلغه عنهم معاني شتَّى على بعد الدار وترامي الشقَّة بينهُ و بينهم وكذلك الآخر حيث بقول

وتحدَّث الماءُ الزلال مع الحصى • فجرى النسيم عليه يسمع ما جرى فكات تخت الماء دُرًّا مضمراً فكان تخت الماء دُرًّا مضمرا

فانه فعم احادیث رقیقة ذات معان شائقة بین الماء والحصی بما اوجب غیرة النسیم حتی اقبل یسمع ما کاناً یتبادلانه مین الحدیث الرائق العذب کل ذلك فعمه علی حین لا یشعر غیره الا باصوات لا معنی لها و كذلك رای وشیاً و دُرَّا حیث لایری غیره الا میاها نتعقد و حجارة تحتها تضرب المیاه والمیاه تضربها وقد یری الشاعر ویشعر بعواطف واتفعالات حیث لایری غیره (کالعالم مثلاً) الا جماداً خالیاً من الحیاة او نباتاً

مقسورًا بفعل الفواعل الخارجية والموثرات فالقائل ميا معناه « الجبال والآكام تشيد ترمّاً وكل شجر الحقل تصفق بالايادي» راى في الجبال والآكام الجمادية وفي البكائنات النباتية عواطف مسرّة وابتهاج بعثت هذه على ان ترنم وتلك ان ترنم وتصفق معاً اماً القائل

سبقت اليك من الحدائق وردة والتك قبل اوانها تطفيلا طمعت بلثمك اذ رآتك فجمّعت فمها اليك كطالب نقبيلا فراى في الوردة عواطف اعجاب وانفعالات محبة ووداد وذلك ما لا يراه غيره ( اللَّ اذا كانشاعرًا ) ولا يشعر بوجوده ِوغاية ما يراه هنالك (غير الشاعر) انهُ يشمُّ ريحاً طيبة ويرى لوناً جميلاً.

ولواردت الاستشهاد بكل ما يراه الشعراء ويشعرون به من انفسهم ومن الطبيعة حواليهم وما هنالك من المشابهات بين المتخالفات والموافقات بين المتضادًات والوحدة حيث الكثرة والكثرة حيث الوحدة والعواطف والانفعالات حيث لا عواطف ولا انفعالات مـا وسعتني كل صفحات هذا الكتاب ولا اضعافها · ويكفيني هنا ان اذكر ما اشار اليه ابن الفارض المشهور رحمه الله حيث يقول

ريق المدامة في مستنزم فرج وخاطرے این کٹا غیر منزعج

تراهُ ان غاب عني كل جارحة ملي عني رقيق رانق بهج في نغمة العود والنأي الرخيم اذا تآلفا بين الحان من الهرج. وفي مسارح غزلان الحائل في البلج برد الاصائل والاصباح في البلج وفي مسافط اندآ و الغام على بساط نور من الأزهار منتسج وفي التثامي ثعر الكاس مرتعشـــاً لم ادرِ ما غربة الاوطان وهو معي

فإن قوله دليل على ان الشاعر يمكن ان يرى في الموجودات غير ما يراه بقية الناس وبالاجمال فالشاعر من يرى ما فيه من العواطف والانفعالات عسماً بصور المنظورات والمسموعات وغيرها من انواع المحسوسات كا يرى ايضاً كل هذه في نفسه بصور العواطف والانفعالات وبعبارة اخرى نقول ان الشاعر يرى نفسه في الطبيعة وما فيها من صور الموجو دات و يرى الطبيعة نتخيل في نفسه بصورة الاحساسات والانفعالات ليس بين صور هذه في نفسه و بين صورها في المرآة الآأن هذه محسوسة بالحس الظاهر وتلك من المعاني والوجدانيات

المجث الثاني

في تحديد الشمر

عرفنا في البحث الذي من بنا ما هو الشاعراو اقله ماذا نريد بالشاعر فلنقدم الان الى البحث في ماهية الشعر و لا بد لنا في تحديده من فصله عن غيره مما يشاركه في كثير من خصوصياته وفي ذلك من الصعوبة ما لا يخفي على من راجع كلام القوم من عرب وافرنج ووقف على المشهور من تحديدا م والمقدمات التي قدموها والاستدرا كات التي استدركوها قبل الحد و بعده فنقول الشعر هو ما تشعر به النفس من احوالها في الداخل او ما يوحى اليها به من الخارج مترجماً بالكلام المنظوم الى العواطف والانفعالات \* ومن حسن التوفيق ان الشعر في لغتنا مشتق من الشعور وهو اي الشعور علم الشيء حسن التوفيق ان الشعر في لغتنا مشتق من الشعور وهو اي الشعور علم الشيء

اذا حصل بالحس الظاهرا والباطن وبهذا ينفصل عن العلم فانه علم الشبيء اذا حصل بالنظر والاستدلال العقليين والشاغر اذن غير العالم . هذامن خصوصيته ِ ان يسر الناس بان يذكر لهم شائق ما يشعر به هو او شائق مـــا شعروا ويشعرون به همبدون توسط نظر واستدلال يقتضيان مزيدالثفكر والتامل. وذاك منخصوصيته ان يبين للناس ما لايشعرون به اذا تُركوا ومجرَّد شعورهم فلا بد لهاذن من ان يحملهم على الفكرة والاستبصار ومقابلة الامور بعضها ببعض الى ان يدركوا ما اراد بهم ان يدركوه بعد الروية والنظر · العلم يقود الناس في طريق غيرمعمورة و يوصلهم الى بقـاع لم تطرقها اقدامهم من قبل يستعمرونها وينتفعون من خيراتها لكن بعد المشقة وطول العناء والتعرض للصعو بات والمخاطر · والشعر ينقدمهم في مسالك عامرة بالمساكن آهلة بالسكان تحف بها الرياض الاريضةوالجنان الانيقة تجري فيها الانهار ونتدفق بالينابيع والغدران يسرحون انظارهم فيمنتزهاتها ويروحون نفوسهم ببرد نسيمها وظليل اظلالها وجميل مناظرها

فن استخدم الشعر اذن للبحث في العلوم الطبيعية واللغوية والفلسفية فقد خرج به عن خصوصيته وابتذله في غير وظيفته نعم اذا بلغت حقّائق هذه العلوم مبلغاً من الالفة حتى صارت كالحسوس بها او كالذي يوحى به الى النفش من الهارج فلا جرم عندها اذا اتخذها الشعر وحسبها من جملة مواده ومقتنياته التي يصرفها في قضا وحاجاته وينتهي بها الى اغراضه وغاياته كالذي قاله بعضهم

تَّهُ القياسُ فللغرامُ قَضية ليستُ على نسق الحجى تنقادُ منها بقاء الشوق وهو بزعمهم عرض وتُننى دونه الاجسادُ

فانه خرج عن مباحث العلم الى العبارة عما في النفسوتصوير انفعالها. ومثله قول الطغرائي

لوان في شرف الماوى بلوغ منى لم تبرح الشمس يوماً دارة الحمل فان نزول الشمس برج الحمل وان كان من قضايا علم الهيئة فهو جاز مجرى المحسوس لا يتعلق ببعد ولاقرب مما لا يعلم الا اذا أُ قيمت عليه البراهين الهندسية بل اغلب من يقراون الشعر ان لم نقل كلهم يعرفونه بالقدر الذي استخدمه الشاعر بياناً لصحة تشيله

وكما تخرج العلوم الطبيعية والفلسفية واللغوية تخرج ايضاً العلوم التاريخية والجغرافية وتخرج ايضاً العلوم الادبية التي تبحث في اخلاق النفس وطرق تهذيبها وبيان واجباتها ما لها وما عليها فان الكلام في العلوم التاريخية من حيث هي موجه الى العقل ليدركة لا الى العواطف والانفعالات التتاثر به وهو اذا مُزج بالعواطف والانفعالات فسد من حيث هو تاريخ او جغرافيا وخرج جملة عن ان يكون علماً وسيف هذه الحالة اذا ترجم بالكلام المنظوم صار ديوانا اللامة تخلد به مفاخرها وتُدوَّن ما ترها حثاً لابنائها على سلوك طريق الحجد والمنافسة في ما يوجب النباهة والحمد لا تاريخاً يُرْجع فيه الى تحقيق الحقائق واستجلاء الغوامض

وامًّا العلوم الادبية فالكلام فيها عن الاخلاق وتهذيبها وعن الواجبات ولزوم القيام بها من حيث هو علم يخرجها عن كونها شعورًا تدركه النفس من غير توسط نظر ورويَّة او وحيًّا يُوْحَى اليها به من الخارج فتخرج اذ ذاك عن حد الشعر جملة على ان قضاياها المسلمة والمالوفة من حيث هي بهذه المنزلة هي ركن من اركان الشعر ومادَّة من اجل موادّه لتعلقها

بمدح الفضائل وذم الرذائل ترغيباً في الاولى وتنفيراً من الثانية كما سيمي و معنا في المجث الثالث

بقي علينا الكتابات الوصفية وهي ما نتملق بوصف مكان اوحادثـة ٍ وصفًا انيقًا شائقًا سواء كان ذلك عن طريق الحقيقة او عن طريق الوهم والتغيّل ككثير من القصص الموضوعة لمجرّد الفكاهة والسلوى طلباً لاستجام النفس من عناء الواجبات وانتفاضها من غبار الاهتمام وإلاعمال · فهذه جميعها تشارك الشعر في كثير من خواصة ككونهـا من شعور النفس او وحياً من الخارج الى العواطف والانفعالات · وهي من هذه الحيثيَّة قلما نتميز عن الشعر لحفاء الغارق بينها لكن مع ذلك هي متميزة عنه وقسيمة له بشمهادة عموم القرآء وبشهادة الذين يكتبونها انفسهم فانه لا هولاء ولا هولاً يعدونها بوجه من الوجوه شعرًا فكيف اذن نفرق بينها و بين الشعر · قلنا · الفارقمن وجهين · وجه ُ لفظيُّ .ووجه ُ اخر معنوي · اما الوتجه اللفظي فالوزن لان هذه الكتابات ليست مترجمة بالكلام الموزون والشعر على عكسما لكن هذا الفارق على ظهوره تّحتى يُظنُّ في بادي الراي أنهُ كاف في التميز بينها ليس هو على الحقيقة وحدهُ الفاصل الذي انفرد بــه كل منها بخصوصيته ِ التي لا يُشارك فيها · ودايله ُ ان هذه الكتابات اذا تهيّاً لنا (مع بقائها على ما هي عليه من غير أنْ ننقُص منها شيئًا مرز الفاظها ولا من روابطها) ان ناتي بها على صورة الكلام الموزون بعدت عن الشعر بُعْدُ الشرقين وكانت كما قيل«كبيض القطا ليسوا بسودٍ ولا حمرٍ» فاذن لا بُدُّ ان يكون هنالك فارق آخر معنوي وهو ما نريد بيانه الان

## الفارق المعنوي بين الشعر والنثر

قلنا ان الشاعر يشعر بما لا يشعر به الاخرون · ولما هو عليه من قوة التخيل وشدة الاحساس بما بين نفسه و بين العالم الخارجي يري ما \_\_ف الخارج صوراً الما في نفسه من الداخل وما في نفسه من الداخل ارواحاً او معاني لما في الحارج

ومن كانت هذه غريزته فواضح ان نفسه نتاثر اشد التاثر من الفواعل والموثرات سواء كانت من قبل نفسه او من قبل المحسوسات الخارجية حتى اذا عرض له من الموثرات شيء على الدرجات المتوسطة مثلاً يعرض الميره قامت نفسه وقعدت وذهبت بها العواطف والانفعالات كل مذهب

ومن المحقق أن العواطف والانفه الات اذا اشتدت في النفس نبهت كل قوى العقل واشعلت الذهن حتى يرى كل ما يراه على اجلاء هو يشعر بادق واغمض ما يمكن الشعور به وهذه الحالة نقتضي بطبعها الامور الاتية وهي و (اولاً) الايجاز والاشارة الى المعاني من بعيد ولذلك فكثير من الروابط والوصل التي يُحتاج اليها في ربط اجزاء النثر ووصل المعاني وصلاً بيناً ظاهراً هي مما يُستغنى عنها في الشعر وهذا من ضروريات فطرة الشاعر فانه ماكان يشعر بما لا يشعر به غيره الا وهو قوي المخيلة لا يرى لزوماً لتلك الروابط والوصل

(ثانياً) أن يقدم القيود على المقيدات والصفات على اللوصوفات مع اسمحت له اللغة بذلك يقدم ايضاً كل ما يتوقف عليه شيم على ذلك

ا الشيء فتجيء لذلك صوره الكلامية كالصور الذهنية او اقرب ما يكون النها في وضع اجزائها ونسبتها بعضهامن بعض و بالجملة يكون كلامه تصويراً الشاهد لا اخبارًا عن غائب

أ ثالثاً) ان يكثر في كلامه من التشبيه والمجاز من استعارات شائقة انيقة وكنايات دالة واضحة ومبالغات مقبولة مستعذبة وانواع طباق غرببة عجيبة والشاعر في انواع المجازات هذه لا ينتهي الى حد لا يسوغ له تجاوزه بخلاف الناثر فانه اذا اكثرمنها بانت على كلامه آثار الكلفة والتصنع ورد عليه كما يُرد الثوب المدلساو العمل المراتى فيه

فهذه الامور الثلاثة التي ذكرناها هي الفارق المعنوي بين الشعر وبين النثر الوصفي المراد به تحريك العواطف والانفعالات · لكن لعلك لقول ما الذي يمنع هذه الامور التي ذكرت انها من خواص الشعر وفارقه المعنوي عن النثران تكون في النثر ايضاً • قلت المانع من ذلك على ما يظهر انما هو طبيعة الوجود فان النفس على ما يشاهد اذ ابلغت الى حد معلوم من الانفعــال والتهيج لم يعد يسمها من العبارة الا هذه العبارة المنظومة فتصبح ترتاح اليهاكما يرتاح الجسيم اذا تحرك صاحبه بفواعل الموسيق الى هذه الحركات المنظمة والخطرات المتوازنة واذا اراد غيرها شق عليه ذلك واجم احوال نفسك ايها الكاتب المطلع على اسطرنا هذه وانظر اذا عرض لك انفعال كيف تعدل بعباراتك من الموسلة الى المتوازنة والسبجوعة ( وهي ضرب من الشغر ) تعدل اليذلك بغر يزةطبعك من غير ادنى تكلف للسجع والموازنة ثم اذا فترت انفعالاتك كيف تعود من تلقاً نفسك الى العبارة المرسلة الساذجة • وفي هذه الحالة اذا اردت نفسكِ على السجع تراها نتعاصى عليك ولا تاتي به الاعلى التكاف والكره تامل فيها نقل اليناعن بعض مشاهير الشعراء وماذا كانوا يفعلون اذا تعاصي عليهم الشعر واليك ما نُقل عن بعضهم .سُئل ذو الرَّمة كيف تفعل اذا انقفل دونك الشعر ? قــال كيف ينقفل دوني وعندي مفاتحه ُ قيل له وعنه ُ سالتك ما هو ؟ قال الخلو بذكر الاحساب · وقيل لكثير كيف تصنع الشعر اذا عسر عليك ? قال اطوف في الرياض المشعبة فيسهل على صعبه أو يسرع الي احسنه وروي ان الفرزدق كان اذا عصت عليه صنعة الشعر ركب ناقة وطاف وحده منفردًا في شعاب الجبال وبطون الاودية والاماكن الحالية فيعطيه الكلام قياده ُ · وقال الاصمعيّ ما استدعى شارد الشعر بمثل الماء الجاري والشرف العالي والمكان الخالي· ومعنى كل ذلك انهم كانوا يعملون على اثارة العواطف والانفعالات فاذا ثارت هذه جاش الشعر وجاءً معهُ مميزاتهُ التي بينا انها مما يقتضيه ثوران العواطف والانفعالات

وبناءً على ما ذُكر نستنج ان الشعر من الطبقة العليا قد يقصر عن الدراك كنهه في بعض المواضع الآمن رُزقوا شيئًا مذكورًا من قوة التغيّل وجودة الفهم فانه ربما عظمت انفعالات الشاعر حتى يرَى المناسبة بين اشياء لا تُرك المناسبة بينها واضعة حتى تنفعل النفش انفعالاً يقارب انفعال نفس الشاعر. وربما انتقل من شبيه إلى شبيه لا يُركى بينها وجه شبه الا من مسلك دقيق لا يُهتدى اليه الا مع شدة استنارة الذهن وربما انتقل ايضاً من مطل الى آخر من مطلاً ت النفس على جسر لا يقدم على المناسع المناسع العالى العالى المناسع العالى المناسع العالى المناسع العالى المناسع العالى العالى المناسع العالى العالى المناسع العالى المناسع العالى المناسع العالى العالى العالى المناسع العالى العا

لا تستلذه النفس الا اذا انفعلت وزاد تنبهها حتى انها في مثل هذه الجال ترى كأن الشعر غير ذلك الذي قراته في وقت اخر على حين فترة في عواطفها وانفعالاتها ثم هي كلات زادت به الفة زادت به اعجابًا ومسرة وعلى عكس ذلك هذا الذي يسمونه احيانًا شعرًا

#### المحثالثالث

ما الذي يدخل في صناعة الشمر و يمكن للشاعراعتماده على انه

#### من موادصناعته

ليس من مقصودي الان ان ابحث في اقسام الشور قسماً قسماً وابين في كل قسم ما الذي يجب على الشاعر مراعاته او ذكره في ذلك القسم فاني لو فعلت ذلك لطال بي الكلام بما لا تحتمله صفحات كتابي هذا انما اقصد ان ابحث في مواد الشعر بحثاً عاماً من حيث هو صناعة أمن الصناعات الثلاث الجميلة واترك الكلام فيه من حيث هو صناعة مدح يُعيش بها اوصناعة ذم يُرهَب جانب صاحبها لانه من هذه الحيثية صناعة خاصة لا ارى نفسي مكافاً بان اسن لمتعليها طريقة بجرون بموجبها و يعولون سيف مدم الناس او دمهم عليها

والشعر من حيث هو صناعة جميلة يدخل في موادَّم امور كثيرة واليك اهمها

※164 ※

كلا تُسرُّ العين برويته من المنظورات الجميلة بالطبع كشروق الشمس

وغروبها وما يصاحب ذلك من الالوان والاظلال وكارتفاع النهار وما تفيضه الشمس اذ ذاك على الارضين من النور والحرارة حتى تمتليء بها البقاع على اختلاف هيئاتها من اودية عميقة وسهول واسعة وآكام تذهب مع الآفاق ونتبسط في البلاد وجبال تنهض رووسها الى السحاب وتبسط اذيالها على السهول والبحار تكال اعاليها الثلوج البيضاء وتزين جوانبها الخمائل الرائعة والغابات النضرة الانيقة الى غير ذلك من خضرة الراحين وصفاء ماء الجداول والعدران وتلالوء نقط الندى وبريق الحجارة الكريمة وصباحة الوجوه ونضارة ماء الصبى والشباب فيها وكل هذه وامثالها من المنظورات التي تسرُّ العين برويتها وتحرِّ ك عواطف النفس ورقيق انفمالاتها هي من مواد الشعر وتدخل في صناعة الشاعر واذا حاكاها ورقيق انفمالاتها هي من مواد الشعر وتدخل في صناعة الشاعر واذا حاكاها بالالفاظ حتى يخيل للسامع انة يراها كان كلامه شعرًا ومن اعلى طبقات بالالفاظ حتى يخيل للسامع انة يراها كان كلامه شعرًا ومن اعلى طبقات الشعر

ومثل هذه المنظورات الجميلة بالطبع الاصوات الملذة بالطبع كرير المياه وتغريد الطيور وحفيف الاشجار وتردد والاصداء في جوانب الجبال ومنعطفات الاودية فانها جميعها اذا حاكاها الشاعر في الزمان المناسب لها والموقف الذي يقتضيها حتى يُخيِلُ للذهن صور حقائها وفَى صناعته حقها وحمل السامع على الاعجاب به وبها

ربما يحسن بنا هنا ان ننبة الشاعر الى الملاحظة الاتية وهي ان اللغة مكيَّفة لمحاكاة الافعال والحركات أكثر من اضدادها وهي ايضاً مناسبة لتصوير البسائط والمالوفات أكثر مما هي مناسبة لتصوير عكس همذه فتعاقب الليل والنهار مثلاً ونتابع الفصول واختلاف الإحوال المجوية

وهبوب العواصف ووميض البروق ولعلمة الرعود واندفاع مياه الإنهر والتيارات وعجيج الامواج واضطراب اللجج وزلزلة الزلازل وما اشبهها من البسائط والافعال والحركات جميع هذه هي مما يسهل على الشاعر محاكاته واللغة التي هي عمدته في التصوير والتخبهل انسب في هذه المواقف حتى من الالوان والاظلال التي يعتمدها المصور في محاكاة مثل هذه الحقائق ذلك لما تعجز عنه الالوان والاظلال من تمثيل المتعاقبات والافعال التي نتوالى في الزمان والمكان ولا تعجز عنه اللغة كما يظهر لاقل تامل بخلاف نتوالى في الزمان والمكان ولا تعجز عنه اللغة كما يظهر لاقل تامل بخلاف صورة البحر الواسع مثلاً عند المساء وما يقارنها من اختلاف الوان الشفق الذاهبة في الافق كل مذهب فان الصورة هذه لما فيها من الاتساع والسكون هي مما يصعب على الشاعر محاكاتها و يسهل على المصور و ان يمثلها اتم تثيل واكمله

والشاعر اذا تصدى لامثال هذه الصور الطبيعية الجميلة واراد تخبيلها ما استطاع ذلك ولا ما يقار به الآاذا تحوّل في صناعته ويقوم تحوّله بان يحيي هذه الجمادات وينسب اليها افعالاً وتاملات فيها شي من المناسبة لاوصاف تلك الصور وهيئاتها الظاهرة فينتقل الذهن من تلك المناسبات الى تخبّل الحقيقة عينها لكن مع كل هذا التحوّل لا يستطيع السامع ان يتخبّل من تلك الصور الا شيئا كان شاهده من قبل والا فهي عنده من قبيل الطلاسم التي لا يُهتدى الى حلها بوجه من الوجوه وعلى حسن ذوق الشاعر في التحوّل والاستعانة بالمناسبات التي تدلّه سليقته عليها نتوقف حسن محاكاته لهذه الحقائق فيقرب من تصوير الحقيقة او بهعد عنها على نسبة ما فيه من قوة الشعور بما لا يشعر به غيره من

لمنامبات والمشابهات بين حقائق هذا الوجود

البك ما جاءً للمنازي في وَصْفِ بعض الاودية مُ وتامَل ما تحوَّلهُ في وَصَفُّهِ فَانَّهُ احيا ذلكَ الوادِي وجعله مجلاً لعواطف وانفعالات كست الوصف رونقاً وجمالاً ونقلت الذهن من وهمي تخيله الشاعر الى حقيقي \_ لتخلُّه انت قال

سقاهُ مضاعفِ الغيثِ العميمِ ِ فيحجبها وَيَأْذَنُ للنسيم حنوً المرضعات على الفطيم الذُّ من المدامة النديم فتلمس جانب العقد النظيم

وقانا نفحة الرمضاء وادر يصد الشمس أنَّى واجهتنا نزلنا دوحه فحنا علينا وارشفنا على ظاءً زلالاً تروع حصاه حالية العذارى

ومثل قول المنازي قول المتنبي في وصف شعب بوَّان قال

بمنزلة ِ الربيع من الزمان ِ وَلَكُنَّ الْفَتَى الْعَرِبِيُّ فَيُهِــا • غريب الوجهواليد والنسان سليمان لسار بترجمان غدونا تنفض الاغضان فيها على اعرافها مثلى الجُمان باشربة وَقَفَن بلا أُوانْ صليل الحلى في ايدي الغواني

مغاني الشعب طيبا في المغاني • ملاعبُ جنّةِ لو سار فيهـــا طَبَتْ فرساننا والخيل حتى خشيتُ وإن كُرُمْنَ من الحران فسرْتُ وقد حجبن الحرَّعنَى وجبَّن من الضياء بما كفاني وألتي الشرق منها في ثيابي دنانيرًا تفرُّ من البنان بـ لما ثمر تشير اليك منه وامواء تصلُّ بها حصاها

او كقوله يخاطب الطلل نبكي و ترزم تحتنا الإبل اثلث فانا ايها الطلل نبكي و ترزم تحتنا الإبل أو لا فلا عتب على طِلَلِ ان الطلول لمثلها فُعُلُ ولا فلا عتب على طِلَلِ ان يغير ما بك ايها الرجل أبكاك انك بعض من شغفوا لم ابك اني بعض من فتلوا التاميم لديارهم دُولُ التي الذين أقمت وارتحلوا الماميم لديارهم دُولُ الحُسنَ يرحل كلما رحلوا معهم وينزل حيثما نزلوا الحُسنَ يرحل كلما رحلوا معهم وينزل حيثما نزلوا فانه علتي رشاء تديرها بدوية فُتنت بها الحُلَلُ فانه عدل عن وصف الطلل الى خطابه واظهره في مظاهر الاحياء فانه عدل عن وصف الطلل الى خطابه واظهره في مظاهر الاحياء

### ثانيا

يدخل حيف صناعة الشاعر الانسان وما في الانسان من الصفات الناضلة والعواطف الرقيقة

نيعلم الشاعر أن الانسان وما في الانسان من الصفات الفاضلة كالشجاعة والعفة والحكمة كانت وما زالت اعظم ما يوثر في النفس ويحرّك من عواطف استحسانها و يوجب من اعجابها واعتبارها فمها شاهدت العين مخائل القوة وآثار الشجاعة ومها شاهدت من العفة ودلائل العفة او من الحكمة وتدابير الحكمة سيف رجل اعجبت كل الاعجاب بذلك الرجل واعظمت من قدرة وتحرّكت اشد عواطفها اليه ، فاذا لم يتهيا للنفس ان تدرك تلك الآثار عن طريق العين انما تهيأ لها ان تتخيلها بالالفاظ عن طريق الاذن هاج استحسانها واعجابها من تخييل الاذن كما يكون ذلك طريق الاذن هاج استحسانها واعجابها من تخييل الاذن كما يكون ذلك

الذين يحبون ويعشقون

من رؤية العين · اذن انت اذا اعتمدت على اللغة وحاكيت للنفس ,
هيئة اهل القوة والشجاعة وصورت لها افعالم وآثارهم الدالة على شدة قوتهم
ومزيد شجاعتهم لم تخلط هذه الصورة بصورة تفسدها او تصرف الذهن
عنها اثرت جائش النفس وحركت سواكن انفعالاتها بما قد يشغلها أحيانًا
عن ذات نفسها حتى انها لتنسى طعامها وشرابها واحوالهاواحوال منحولها
وتستغرق في الصورة التي خيلتها لها كما تستغرق فيها لوكانت تراها حقيقة
ور بما اشد لما يكنك أن تخيل لها في صورتك هذه من الكمال المتعذر وقوعه
في الحقيقة /

وكذلك اذا خيلت لها اي النفس العفة والحكمة بجزئيات تدل عايها فعلى نسبة وضوح صورتك وخلوها بما يصرف و بما يفسد يكون تاثرها منها واعجابها بها و وبما الي هذا وصف مجالي العظمة والا بهة من مواكب الملوك والامراء وقصورهم الباذخة ومقاصيرهم الانيقة الواسعة وما فيها من الرياش والمتاع الفاخر و ووصف المشاهد العامة وحفلاتهم الحافلة في الاعياد والمواسم وخروج الناس جماهير جماهير الى ضواحي المدن الكبيرة حيث البساتين الانيقة والمياه الجارية وما يكونون عليه من اختلاف الملابس والازياء والمقاصد والاغراض وانقسامهم جماعات جماعات وفقا لشاربهم وعلاقاتهم الحاصة وتحييز كل جماعة منهم الى ناحية من مواضع النزهة فان جميع هذه اذا شوهدت بالعين اثرت في النفس وحرك منها فتدخل اذن في صناعة الشاعر كما انها تدخل في صناعة المصور

ومما يتعلق بالانسان ويدخل في مواد الشعر ايضاً الغزل والنسيب اعني وصف جال المحبوب وما فيه من المحاسن والكمالات التي تحمل على

التعلقبه والاستهتار بحبه وهذا مما لا يحتَّاج الله الى مجرَّد الاشارة اليه · ويساوق الغزل والنسيب التنويه بالحسان المصونات المتعففات اللواتي هنَّ على حد قول الشاعر

والاشادة بذكر فضائلهن وما ينبغي ان يكن عايه من الحنو والاشفاق على بنيهن ومزيد التعلق با بائهن واخوتهن وحسن التبعل والاشفاق على بنيهن ومزيد التعلق با بائهن واخوتهن وحسن التبعل لرجالهن وقصر محبتهن عليهم بحيث يرين فيهم انفسهن و بنيهن كما يرين في المحافظة على محبتهم والإمانة لهم اعظم المحد والنبالة واسمى صفات العفة والطهارة واحقها بالاعتبار والكرامة

و يقرب من التنويه بمناقب الحسان وفضائلهن الرائعة التغالي بوصف الصدافة والالفة وما يكون بين الاصدقاء والمتالفين من مزيد انتعلق بالحب والارتباط بربط الوفاء وما يتبع ذلك من انكار النفس واطراح التضاغن والتجاهد والتجافي عن الصلف والخيلاء والانانية والمعجب واحسن ما به ثناً تى محاكاة كل ذلك للشاعر ان يذكر حواد اوجزئيات تعرب عافي النفس من اتصافها بتلك المحامد والمحاسن او خلوها عن تلك المساوى والنقائص

وكما يسوغ للشاعر ان يحاكي من الانسان قوته وفضائله فكذلك لا يحظر عليه ان يحاكي عجزه ونقائصه اظهارًا لفضيلة الفاضل او اعتذارًا عن مساوي، قد تصدر عنه على غير رغبة منه فيها ولا باس عليه ايضًا اذا ذكر الصفات الحسيسة والاخلاق المسترذلة والسجايا المكروهة لكن على شرط ان يقرنها بما تستوجبه من الذم والنقيصة وأن يوصل باصحابها

الى ما يستحقونهُ من الذلة والفضيحة ثم الى ما يتبعه من الهلكة والبوار وفقًا · لما نتشوف اليه الانفس من ثواب الابرار وعقاب الاشرار والفجّار

#### « ثالثاً »

يدخل في مواد الشاعر حسن الجمع بين المتناسبات

للصور ان يجميع في رقعته كلا يكن له جمعه من الصور الجميلة والمناظر الانبقة ومها زادت المجموعات المتناسبة في رقعته زادت على نسبة ذلك محاسنها وزاد اعجاب الناس بها فاتخذوها اودية نسيب ترعى فيها العيون وتزين بها البيوت والقصور

ولما كان الشاعر كالمصور لا يختلف عنه في شيء الآ في المادة التي يصوربها كان لحسن الجمع في رقعته او قصيدته من المكانة والاهمية ما علمت مثله في رقعة المصور وعلى التحقيق فمعظم جمال الشعر وبراعة الشاعر يتوقفان على حسن الجمع بين المتناسبات فانه هو السهل الممتنع وهو السعر الحلال الذي يختلب الالباب ويستهوي العواطف وهو الذب بي يتفاوت الشعراء ويتميز الفاضل منهم عن المفضول

فان قيل وما المراد من حسن الجمع قلناعلى سبيل التمثيل ان من اراد أن يصور الصحراء مثلاً و يظهر ما فيها من المحاسن لاميتم له ذلك الا أن يحمع في رقعته ما هو جميل في الصحراء وللصور توصلاً لهذه الغاية طريقان الاولى ان يختار قطعة من الصحراء كاحدى الواحات اجملهاموقعاً واكثرها ماء وظلاً ويمثلها كما تكون عليه فإن قلت وابن مدخل حسن الجمع هنا قلت هوفي اختيار المصور الفصل من السنة والساعة من اليوم والموقف

الذي ياخذ منه الصورة فان الواحة تكون في بعض فصول السنة اجمل منها في البعض الآخر وتركى محاسنها من موقف اكثر مما ترى من موقف اخر ومن الواضح ايضاً ان الاوقات من الفجر الى ارتفاع الضمى او من العصر الى تصر ما الشفق الاول تظهر فيها الواحات على اجمل ما يمكن ان تظهر عليه مما تطيب به النفس و ينشرح له الصدر ولرب ظلمن اظلال شفق المجر او لون من الوان شفق المساء اذا اضيف الى صورة واحة زاد في حسنها مئة ضعف عنه بدون صورة ذلك الظل في سماء تلك الواحة

الطريقة الثانية · ان يختار موقفاً يتوهم ان يكون مثله ُ في المتخيلة وان لم يكن مثله في الحيَّال وينقل مياه الواحة واشجارها الى نقطة من الصحراء غير نقطتها ويزيدفي المياه والاشجار زيادة لاينكرهاعليه الخيال ثم يجمم معاسن الفصل المتفرقة على ايامه في يوم منه وكذلك محاسر \_ الساعات المختلفة في ساعة واحدة ولا يحظر عليهان يصور خياماً متفرقة هنا او هناك لبعض السياح وقد خرجوا من خياً هم يسرحون ابصارهم في محاسن ما حولهم وامارات الاعجاب والاستحسان على نسبة ما يتطلبه المنظر باديــة المواضع التي ينبغي كلما ان تكون فيها والتي عليها اظلالًا من حسن الحال تناسب اظلال الواحة عموماً يكون قد جمع في صورته هذه الموهومة كل ما يمكن جمعهُ من محاسن الصحراء . وانت اذا تاملت المثالين اللذين صوِّرناهما لك علت بعدها ما المراد بحسن الجمُّع بين المتناسبات بما يغني عن تكآف الحدلهُ

وقبل ان ننتقل عن الموقف الذي نحن فيه يجدر بنا الالماع الى ان مسن الجمع له الى مكان الصورة والغرض منها نسبة ينبغي المحافظة عليها ما المكن فانه لا يسوغ لمصور الصحراء على ما المعنا اليه ان يهو ش رقعت ه بصورة الجبال والثلوج او بصورة البحار والبواخر وان ابدع في محاكاة هذه وجاة فيها بالغاية لان الحيال يتكرهذا النهويش لكن اياك ان يلتبس عليك الفرق بين تهويش رقعة الصحراء بصورة الجبل والبحر و بين الانتقال منها الى احدى هاتين اي ان يكون آخر حد الصحراء متصل باول حد الجبل او باول ساحل البحر فان الاول لا يجوز بوجه من الوجوه في اذواق الحذاق من المصورين بالالفاظ بخلاف الثاني فانة لاغبار عليه

وكما يحسن المحافظة على النسبة في المكان كذلك يحسن المحافظة عليها بالنظر الى غرض الصورة ، فانه اذا كانت الغاية اظهار محاسن المصور فلا يجوز للشاعر او المصور أن يودع بين متناسباته الدالة على المحاسن صورة تصرف الذهن الى المساوي وتنبهه اليها ، مثال ذلك ان مصور الصحراء على الطريقة الوهمية التي اشرنا اليها شواء صورها بالاظلال والالوان او بالالفاظ والعبارات لا يجوز له ( لان غرضه اثارة حاسة الاستحسان ) ان يتخالها بصورة مساكن حقيرة قذرة يسكنها اقوام عراة مهاذيل تلوح عليهم لوائج المهانة والذل وتبدو في وجوههم امارات الشقعاء وسوء الجال فان ذلك يصرف الذهن من انفعال الى انفعال آخر ينافيه ، فينا نفسك تعوم على ذهبيات من انفيطة والاستحسان اذابها تغرق حيف تيار من مشاركة اولئك الاقوام بما هم عليه من التعاسة وسوء الحال

الجمع ان تكون المجموعات متفايرة الاجناس مختلفة الانواع والاشكال بل قد نتفاير هذه وتختلف انواعها واشكالها وتبقى مع ذلك متناسبة بمعنى انها تحمل النفس الى غاية واحدة وتحدو بها الى مقصد اصليّ بنى عليه الشاعر كلامه وانصرفت اليه وجهته من المحمد اله والصرفت اليه وجهته مناسبة

ان حسن الجمع بين المتناسبات يتناول امورًا يخلق بنا ان نعيرها جانبًا من التفاتنا وان كان فيما ذكرناه ما يومي اليها او يلحها من بعيد واليك اهمها

اولاً يحسن بالشاعراً فن يناسب بين الالفاظ ومعانيها ما امكن ونعني بذلك ان بعض المترادفات هي ادل بلفظها من غيرها على المعنى الموضوع بازائها كالخرير للمياه والحفيف لاوراق الاشجار واجمحة الطائر والهيدمة للصوت الحفي والدمدمة للصوت المخفض المتقطع وامثال ذلك مما يرشد اليه حسن الذوق وسلامة الطبع

ثانياً ان يناسب بين الاوزان والمعاني المنظومة فان بعض ابحر الشعر يناسب معاني لا يناسبها بحر آخر كالهزج مثلاً فانه يناسب الفرح والسرور الناشئين عن خفة الروح ونشاط الشببة بخلاف الطويل فانه على ما ارجح يناسب التحزن والتامل وما الها وهذا يعرفه اهل الاذواق من الموسيقيين والشعراء المطبوعين وهؤلاء يلهمون بداهة اختياد الاوزان التي تناسب الانفعال الذي يقصدون الى تحريكه كما انهم يلهمون انتقاء الالفاظ الدالة بطبعها او بصفتها على المهني الموضوع بازائها

ثَالثاً • يُحِسَن به ان يلائم بين صفات الامكنة و بين الحوادث التي نقع يها او بالعكس • وبين صفات الاشخاص وبين الافعال والاقوال التي تنسب

اليهم فاذا وصف قوماً فقراء مثلاً فانه يجدر به ان يناسب بين فقرهم، وبين نوع لباسهم وطعامهم وشرابهم ومنازلهم ومواضيع احاديثهم وعباراتهم الدالة فيجعل كل ذلك مما يناسب حالة فقرهم وينطبق عليها

رابعاً ان يفسح مجالاً للانتقالات في المكان والتغيَّرات في الاشخاص. فلا ينتقل من مكان الى مكان ولا من تغيَّر الى تغيَّر الا بعد ان ثميا النفس لذلك. ولا ببالغ حيث لا مجال للبالغة او يغالي حيث لا تطلب النفس المغالات ولا تميل اليها

خامسًا ان يلائم بين الانفعالات التي يصفها وبين اسبابها فلا برتب على سبب شديد اثرًا ضعيفًا ولا على سبب شديد اثرًا ضعيفًا ولا يتهجم بالتامُّلات العقلية والقضايا العلميَّة على الانفعالات النفسانيَّة والا يخاط الواحد من هذه بالثاني من تلك ولعل والاوصاف الحسيَّة ولا يخاط الواحد من هذه بالثاني من تلك ولعل فيما ذكرناهُ ما ينبِهُ الى كثيرٍ مما لم نذكرهُ وفوق كل ذي علم علم علم

# المجعث الرابع

لماذا الشعر ابلغ من النثر

نرجع في جواب هذا السؤال الى مبدا البلاغة الاصلي وهو الاقتصاد على انتباه السامع ونقول ان الاقتصاد في الشعر اكثر مما هو في النثر فلذلك هو ابلغ واليك بيان ذلك

مرً بنا ان الفارق بين النثر والشعر امران احدها معنوي والآخر لفظي وقد راينا ان الفارق المعنوي المترتب على طبيعة الشاعر وعلى الحالة التي يكون عليها عند النظم انما هو قائم بامور ثلاثية يكثر ورودها في الشعر اكثر

ما ترد في النثروهي الايجاز اولاً وكثرة التشابيه والكنايات وسائر انواع المجاز والاستمارة ثانياً وكثرة ورود نقديم القيود على المقيدات ثانياً اما الايجاز فظاهر انه اقتصاد على انتباه السامع واما التشبيه والكناية وسائر انواع المجاز والاستمارة التي لاحد للشاعر ينتهي اليه في استمالها فقد الهنا البرهان على انها من موجبات الاقتصاد وكذلك نقديم القيود على المقيدات ولما كانت هذه جميعها مما يكثر ورودها في الشعر اكثر مما ترد في النثر فينتج ضرورة ان الاقتصاد في الشعر اكثر مما هو في النثر فهو اذن ابلغ

واما الفارق اللفظى فقلنا انهُ الوزن والوزن في الكلام هو مما يوجب الاقتصاد وهذا ما نريد بيانهُ الان مثالين نضربها لك ايضاحاً للحقيقة المثال الاول ؛ أن في داخل دائرة المدرسة الكلية السورية الانجيلية في بيروت طريةين احدهما واقع بين القسم العلمي والقسم الطبي والثاني شمالي القسم العلمي على محاذاة طرفه الغربيما بين طريق المركبات والبوابة البحرية · ومنذ ثماني سنوات الى اليوم ما رايت تليذًا بمشي وكتابه ُ بين يديه يقرأ فيه على هذه القطعة من الطريق اعني ما بين طريق المركبات والبوابة البحرية على حين كنت ولا ازال ارى التلامذة يومياً بتماشون ويتدارسون وكتبهم مفتوحة بينُ ايديهم ما بين القسم العلي والطبي وسبب ذلك ان الطريق هنا سهلة مستوية فلا بجتاجون الى مزيد تيقظ وانتباه في السير عليها بل القوة العصبية اللازمة للخطوة الاولى تكاد تبقى هي هي في كل نلك المسافة ولذلك فهم اذا خطوا خطواتهم الاولى استمروا عليها بداهــة حتى ياتوا على آخرها بدون حاجة الى توسط الانتباه وهذا هو سبب سهولة

السير عليها بخلاف الطريق الثانية فانها لماكانت متعادية اي ذات ارتفاع وانخفاض على غير وتيرة واحدة كان لا بد لسالكها من الانتباه في كل خطوة من خطواته الى ما امامه وأن يقدر كل خلوة لوحدها والاً عثر وسقط وهذا هو سبب صعوبة المسير عليها

المثال الثاني -كنت حين كتابة هذه الاسطر في الشوير وهي بلدة في سفح تلة من لبنان تمتد بيوتها في سند تلك التلة ولذلك فالطرقات بين لمسفلها واعلاها على هيئة ادراج لكن هذه الادراج لا تنظم درجاتها على وتيرة واحدة · واذكر اني سمعت غير مرَّة من يقول «قبَّح الله هذه الدرج ما اصعب المشي عليه » ثم ان الاهالي مع طول الفتهم لتلك الادراج قل من يرُّ عليها لبلاً الا ومعه مصباح مخافة أن يعثر ١ اما درج المدرسة ألكاية في القسم العلمي فلا اذكر اني في مدى ثماني سنين سمعت تلميذًا يقول «قبَّم الله هذا الدرْج كما سمعت في الشوير » بل كثيرون من التلامذة يصعدون وينزلون عليه ليلاً واعينهم مغمضة او نهارًا وكتبهم في ايديهم وهم مسنغرقون في التامل بما فيها · وسبب ذلك معلوم فان ألصاعد او النازل على درج المدرسة الكلية لا يحتاج الآ الى تقدير القوَّة اللازمة لتحريك عضلاته في بعض الدرجات الاولى ثم يستمر بداهة على نقديرهِ حتى ينتهي صعودهُ او نزولهُ بخلاف الصاعد او النازل على درج طرقات الشوير فان كل درجة تحتاج الى نقدير مخصوص نتحرك العضلات بموجبه ولذلك فلا بد للصاعد او النازل من أن يستمر انتباهه على اشده من اول درجة الى ا خر درجة منه ٠ اذا تاملنا المثالين السابقين لا يصعب علينا بعدها ان نعرف الفرق في

الانتباه بين النظم والنثر فان النثر لا بد فيه السامع من بقاء انتباهه على السده ليعي كل كلة من كلاته على حدة فانه لا يعلم ما اذا كانت مقاطع الكلة الاتية مشابهة لمقاطع المارة او محالفة لها ليقدر لها من القوة ما هو بقدرها واذا كان لا يستطيع التقدير فلا بد اذن ان تبقى قوة انتباهه على اشدها مستعدة دامًا للاحساس بكل نوع من انواع المقاطع الخفية والبيّية على السواء بخلاف النظم فان المقاطع تجري على وتيرة واحدة كما لا يخفى ولذلك فالعقل يمكنه أن يقدر بعد الشطر الاول والثاني القوة اللازمة لا دراك مقاطع ما ياتي بعدها فلا يحتاج اذن الى الانتباه الشديد الذي لا بد منه في النثر وهذا اقتصاد عليه كما لا يحفى

اماً ان المقل يقدر القوة اللازمة لادراك مقاطع الابيات الشعرية فواضح من ان القاري اذا زاد مقطعاً في شطر او نقص مقطعاً منه او غير في مقطع عن مالوف هيئته تعترت به اذن السامع حالاً وشق عايها ذلك وهذا كمن يسير في مستوسهل على غير انتباء فان اقل خلل في الطريق من ارتفاع وانخفاض أو اعتراض حجر بخلاف ما هو مقدر رفي ذهنه يوجب عثاره وتاذيه و فظهر اذن ان وزن الشعر الذي هو الفارق الظاهر بينه و بين النثر يستدعي الاقتصاد على انتباه السامع ايضاً وهذا ما اردنا بيانه و فالشعر اذن الما هو المغر من النثر لان الاقتصاد فيه اكثر فعليك بالاقتصاد فان عليه مدار البلاغة في جميع انواع الكلام نظاً ونثراً والسلام

( الى هنا نهاية القسم الاول من الكتاب ويليه القسم الثاني )

# القسم الثاني البلاغة في الاقتصاد على متاثريَّة السامع

لا يقتصر السامع اذا سمع العبارة الكلامية على ان يفهم معناها فقط بل هو يفهم معناها ويتاثر بها معاً ففيه اذن قوتان قوة للفهم او الادراك وهو ما اردناه بانتباه السامع وقوة للتاثر والانفعال وهو ما نريده بالمتاثرية وقد راينا فيا مر بنا ان البلاغة ترجع الى الاقتصاد على انتباه السامع وسنبين فيا ياتي انها ترجع ايضاً الى الاقتصاد على متاثريته وعلى ما نرى لا يوفى الموضوع حقّة اذا اغفلنا الكلام عن الاقتصاد على المتاثرية لان الاقتصاد على المتاثرية لان الاقتصاد على المتاثرية لان

وقبل ان نتقدم للموضوع لا بُدَّ لنا من الملاحظات الاتية وهي من القضايا المحقَّة التي لا نرى بدَّا من اشتناد الكلام اليها فيما ياتي معناً ايجاباً او سُلباً ٠

لهُ كَمَا سَارَى تَفْضِيلِ ذَلَكَ ان شَاءَ اللَّهُ ۚ

الملاحظة الاولى · القوّة المتاثرة اذا تأثرت ابتداء بمدرك من المدركات فلا بدَّ أَنْ تكون على حالة من القوة والضعف هي غيرها بعد ان نتاثر استئنافا بمدرك ثان غير الاول والبلاغة كما لا يخنى نتوقف على كيفيَّة تاثرها استئنافاً فانه أن بقيت التاثرات التالية شديدة استمرَّ المكلام على بلاغته والا اشعر السامع بركاكته وتبرَّ م به

الملاحظة الثانية · القوى العقاية والبدنية الفاعلة والمنفعلة هي في

والتها الطبيعيَّة اقوى على العمل بديًا منها عليه استثنافاً فاذا اشتغلت ضعفت ولا يزال يتزايد بها الضعف الى ان تصل الى حد الكلال وابتداء ضعفها ببتدي مع ابتداء عملها و يقارنه الى ان ببلغ معظمه وهذا امر معروف ومقر رحتى انه قلًا بجتاج الى اثبات لكن رايسا ان نورد بعض الامثلة لتزداد بها هذه الحقيقة في الذهن رسوخاً و نقريراً افتقول

ضُع زهرة عطرة على انفك فبعد قليل لاتعود تشعر برائحتها · ارجع بصرك الى مشرق لامع مرات فينقلب اليك وهو حاسر كليل · قطعم عسلاً مدة فترى بعدها انك لا تستطع بحلاوته الاولى ادخل على جماعة يصيحون و يلغطون فتتاذى ابتداء من اصوائهم الا انك لا تلبث مدة حتى ترى كانما ضعفت تلك الاصوات عن شدتها الاولى ان لم نقل انك لاتعود تشعر بوجودها • والمنقول ان الجنود بعد حين من ابتداء المعركة لايعودون يشعرون باصوات البنادق والمدافع · ادخل الحمام فتشعر بشدة حرارت إ لكنك لا تلبث الا قليلاً حتى يفارقك شعورك الاول فتصبح تحسب ذاتك كانما انت في هواء بارد · ضع اصابعك على مخمل ناعم فتشعر بنعومته المعروفة لكن لا تلبث مدة حتى يفارقك شعورك هذا ٠ قف في مكان يشرف على البر والبحر معًا نقوم فيه القصور الشاهقة وتحوم فوق اشجاره الطيور المغردة فضلاً عا هنالكمن الجنات الفاخرة الانبقة وجداول المياه الجارية المغذَّقة فينخلب لبك لروعة ما ترى من الجمال الباهر • الأ انك لا تلبث ان ترى نفسك بعد حين مستغرق الخواطر في غير ما امامك وقد فتر مــاكت وجدته في نفسك من روعة ذلك الجمال الانيق الرائع • وهكذا الحال في كل ما يقوم في النفس من الاحساسات والانفعالات فان هذه لاتلبث

ان نتناقص شدتها في ثاني الحال عماكانت عليه في اوله واذا أكرهت والنفس على البقاء حيفي حالة كانت عليها فلا تلبث معماكانت تلك الحالة ان تشعر بالملل والنجر منها فضلاً عن انها لا تعود تتاثر بها

كَنْ كُمَا أَنَّ من طبع القوى اذا اشتغلت أَنْ تَكُلَّ فَكَذَلْكُ مُزْنِ طبعها ايضاً ان تطلب العود الى حالتها الاولى من الراحة اي انها تستجمَّ قِوتِهَا بعد انتقاصها وذلك بداعي توارد الغذا اليها في كل أنه كما يعلم ذلك من العلم المتعلق به • ثم ان استجامها ( اي العود الى ماكانث عليه مرخ عَام القوة ) قد لا يتطلب المدة الطويلة من الراحة فان الفترة القصيرة كثيرًا ما تكفي لانتعاشها ورجوعها نوعًا الى نشاطها السابق بل كثيرًا ما يكون الانتقاص والاستجام آخذًا احدها بنفسالآخر بداعي ان جاريتي الاندثار المسبب عن العمل والتجدُّد المسبّب عن القوة الغاذية يكونان معاً في وقت واحدي ولذلك فالقوى التي من عاداتهـــا الاستمرار على العمل كاكثر الحواس الظاهرة والقوى العضلية في اصحاء البنية الاقوياء يكون منها عند اعتدال عملها ان جاريتي الأندثار والتجدُّد فيها نتقاربان جداً بحيثُ أنَ انتقاص القوة عن نشاطها بكاد يكون مما لا يشعر به الأبعد أن يرً على عملها زمن طويل او يعرض ان يكون العمل شاقًا تكارهت على المامه فان التجدُّ د حينتُذ يتراجع عن الاندثار بحيث تختل الموازنة بينها اختلالاً كبيرًا يظهر اثره في ضعف القوَّة عن العمل وفتور نشاطها فتورًا يجسَ به أِن لابدُّ معهُ لاستجام نشاطها الاول من الانقطاع عن العمل برهة أ الملاحظة الثالثة • النفس اذا فعل عليها موثرات احدها ضّعيف والاخر اشد منه وتوالى عليها الموثران الضعيف اولاً والاشد ثانياً اشعرت بائر الموثرين كل على حدته وادركت ايضاً نسبة احدها الى الآخر الخلاف ما اذا سبق ورود الموثر الاشد عليها فانها حبناند يفوتها الشعود بالموثر الضعيف فلا تحس باثره بل ربما شعرت به على غير ما هو عليه في المحقيقة ، شمَّ رائحة الورد الضعيفة ثم شم رائحة عطر الورد القوية فانك تشعر بالرائحتين وتدرك ايضاً نسبة احداها الميالا خرى بخلاف مااذا شممت رائحة عطر الورد اولا فانك لا تعود نتاثر برائحة الورد الضعيفة. انظر الى نور النار اولا ثم انظر الى نور الشمس ثانيافانك تشعر بالاثرين ولو عكست الترتيب ما اشعرت باثر نور النار ، ضع يدك في ماء فائر ثم انقلها الى ماء حار فتشعر بالاثرين وتشعر بنسبة احدها الى الاخر . اعكس الامر وضع يدك في الماء الحارثم انقلها الى الفاتر فلا تشعر له بجرارة بل قد ينقلب الاثر حسب الظاهر فتظن الماء الفاتر بارداً

اشرب شاياً محلَّى بالسكَّر على ما هو معتاد ثمَّ كلَ شيئًا من البقلاوى العربية فتشعر بحلاوة الاثنين اعكس الامر فلا ترى للشاي طعم حلاوة اصلاً واسمع قصة بن فكهة وافكه مختضعك لكلتيها اعكس المسموع فلا نتحرك للثانية الآ ارضاء لمحدثك وقد تراها كانما لا فكاهة لها

الملاحظة الرابعة · الانتقال من احد الضدين الى الآخر يظهر كلا من الضدين في اشد مظاهرها فالنقطة البيضاء في الرقعة السوداء يظهر كانما زاد بياضها وكذلك السوداء حيف الرقعة البيضاء يظهر كانما ازداد سوادها · اذا انتقلت عينك من قبيع معا كان الى جميل من جنسه ظهر لك القبيع في اشد ما يكون من قبعه والجميل في اشد ما يكون من جاله اذا رأيت اكواخ الفقراء ثم انتقلت منها الى قصور الاغنياء تمثلت

لك إلاكواخ في اشد ما يكون من حقارتها والقصور على اعلى ما يكون من عظمها وفخامتها لا نشعر بقيمة الصحة الا بعد ان نختبر المرض ولا بغبطة الامن الا بعد مكابدة الاضطراب والقلق ولا نشعر بمرارة الظلم حتى نقابلها بجلاوة الانصاف والعدل

« ماذا يوخذ من الملاحظات المارّة » « يوخذ من الملاحظة الاولىوالثانية »

ان على الكاتب التحوّل في كتابته والانتقال فيها من صورة الى صورة في سائر ما ياخذ به من ضروب الهيئات الكلامية لا يطيل في شيء مما ياخذ به من الوصف ولا يكثر من موالاة معنى بعينه من معاني مدح او ذم ولا يستهويه نوع من انواع مجاز او مبالغة معا حسن بنفسه ذلك النوع كما انه لا يتكلف ضرباً واحداً من ضروب العبارة الكلامية او تنسيقاً واحداً من تنسيقات الجملة ولا سيا في كل ما نتحرك له النفس ويهيج من انفعالاتها

واذا وصف فليذكر أن الوصف وان بلغ النهاية في الاناقة والجودة فله حد اذا جاوزه مل السامع منه وتبر م به واذا مدح اوذم فليتنوع على الموب واحد من اساليها ولا يطيل سيق مدحه وذمه لا يستم على اللوب واحد من اساليها ولا يطيل اللبث عند نوع من انواعها وليجيء مع ذلك بصور متعايرة من مواقف متباينة في كل نوع من الانواع التي يستطرد اليها

كذلك فليحرص اذا انساق الى السبع او التوازن او الارسال أن لا يطيل السبحوع ولا يكثر من المتوازن ولا يستمر على ضرب واحد من

ضروب المرسل · ومثل ذلك اذا استدعاهُ الاقتصاد الى التشبيه او الاستعارة او الكناية او نوع آخر من انواع المجاز فايّاهُ أن يستهو يه شيء من انواع هذه فيقف فيه متكافاً وقفة من لا يحبُّ الانصراف عنهُ · فانهُ إِن قعل ذلك حمّل القوّة المتاثرة ما لا تستطيع احتمالهُ الاَّ متكارهة وخالف مبدا الاقتصاد عليها

هذا ما استنجناه من الملاحظة الاولى والثانية عن طريق البداهة والعقل فلنعرضه الان على الواقع والمشاهد لنرى فيما اذا كان ينطبق عليهما انظر في كتاب الكامل للبرد والمقامات للحريري فان الغرض من الكتابين واحد الا أن القاري لا يمل من مطالعة الكامل كما يمل من مطالعة المقامات ولماذا الان المقامات تجري على وتيرة واحدة لانتنوع في الاسلوب فكل مقامة كسابقتها في السجع وتكاد تكون مثلها ايضاً في تنسيق الجمل بخلاف الكامل فان الفصول فيه متغايرة والاساليب متنوعة لا يطرد فيه المولف نوعاً لا يزال يردده على ما هي عليه الحال في سائر المقامات .

اقرأ تاريخ تيمور لابن عوب شاه او تاريخ ابن سبكتكين للغتبي ثم اقرأ مروج الذهب للمسعودي او الكامل لابن الاثير فانك لا تلبث في الاولين ان ترئ نفسك نتاقل في القزاءة نتكاره عليها تكارها بجلاف الامر في الاخيرين فانها ربما تستمر بضع ساعات لا تشعر بالملل والضجر من قراءتها كما تشعر بذلك من قراءة الكتابين السابقين ولماذا ذلك ؟ لان تاريخ ابن عرب شاه وتاريخ العتبي يطردان السجع فضلاً عن انها لا يفارقان اسلوباً واحداً ويكادان لا يعدلان عن تنسيق واحد بخلاف

المسعودي وابن الاثير فانها لا يلتزمان السجع ولا يجملان همهما في تكلف

التشابيه وانواع المجاز والاستعارات بل هما يتنوّعان في الاسلوب وتنسيق العبارات فتختلف هذه كما تنختلف صور المعاني القصود تصويرها للذهن خذ ايضاً كتاب ادب الدنيا والدين الامام الماوردي وكتابسراج الملوك للامام الطرطوشي فانك اذا دققت النظر فيهما رايت أن المكتوب في الواحد على الجملة يكاد يكون عين المكتوب في الآخر ٠ الاً ان الابواب في سراج الملوك آكثر عدًا وتنوُّعاً ولذلك لايملُّ منه القاري كما يملُّ من ادب الدنيا والدين على نفاسة هذا المؤلِّف وعلو طبقته ِفِ الفصاحة والملاغة

اعتبر ما جاء للمتنبي في قصيدته ِ « اغالب فيك الشوق والشوق اغلب» فانك تراهُ ينتقل من معنى الى معنى ومن وصف الى آخر لا يُطيل اقامةً في معنيُّ ولا يكثرِ من وصف ولذلك فالواقف على هذه القصيدة ياتي على آخرها لا يشعر بملل من معنى ولا يتبرَّم من اطالة في وصف · والذي اخصُّهُ بالذكر في هذه القصيدة انهُ وصف فرسهُ احسن وصف واعجبه ولم يزد على اربعة ابيات قال

وعبني الى اذني اغرَّ كانُّــهُ من الليل باق بين عينيه ِكُوكُبُ تجييء علىصدر رحيب وتذهب فيطغى وأرخيه مرارا فيلعب وانزل عنــهُ مثلهُ حين اركبُ وإن كثرت في عين من لا يُجرّبُ فحرَّك بابياته هذه حاسَّة الاعجاب والاستحسان كما تشعر من نفسك

لهُ فضلة عن جسمه ِ في اهابه ِ شقَّمْتُ بِـهِ الظَّلَاءَ أَدْنِي عَنَانَهُ واصرعُ ايّ الوحش قمّيَّتُهُ به ِ ومــا الخيل الأكالصديق فليلة

ولم يسمها آكثر ممّا تطيق عادةً بل آكتنى بهذا القدر من الوصف ثم انتقل منهُ الى التامَّل والمقابلة على ما ترى ولو اطال وقوفه في الوصف « والمقصود منهُ الهاجة الاستحسان » لملَّت القوّة المستحسنة وفتر نشاطها وادَّت الزيادة في الوصف الى نقص من البلاغة على عكس ما قصد لهُ

وقد وقع غيره فيا لم يقع هو فيه فالنابغة مثلاً في قصيدته «يا دار مية بالعلياء فالسند » وصل الى وصف الثور الوحشي فاطال فيه الى ما ربّما يشعر معه السامع بفتور في قوّة الاستحسان • وكذلك فعل الاخطل تمثلاً بالنابغة في اكثر من قصيدة من قصائده الا انه اطال في الوصف اكثر من النابغة حتى انه في بعضها زادت ابياته في الثور الوحشي عن العشرين وهذا القدر ممالا نقوى المتاثرة على احتماله ولا بدّ ان يزايلها نشاطها قبل ان تاتي على مقدار نصفه ب ومع ان ابياته أجاءت غاية في الملل والضجر وما ذلك لنقص في حسن الابيات المتاخرة عن المتقدمة لان الوصف والصورة في بعض هذه قد يكونان ابرع واجمل منها في الابيات المتقدمة المتاثرة المناثرة النبيات المتقدمة المناثرة النبيات المتقدمة المتاثرة اللابيات المتقدمة المناثرة اللابيات المتقدمة المتاثرة النبيات المتقدمة المتقدمة المتاثرة النبيات المتقدلة المتاثرة النبيات المتقدمة المتاثرة النبيات المتقدمة المتاثرة النبيات المتقدمة المتاثرة النبيات المتقدمة المتاثرة النبيات المتقديرات المتقدرة المتاثرة المتاثر

اذا راجعت مختارات المتنبي في سيف الدولة او في كافور رايته لا يطيل الوقوف في نسيب ولا في وصف لشيء بعينه ولا في نوع من انواع المبالغة او الحركم بل هو لا يطيل المدح واذا اطاله عمد الى ننويعه واتى فيه بصور متفايرة من مواقف متباينة فيخفف بذلك على القوة المتاثرة حتى لا تشعر بالسآمة والملل اماغيره من الشعرآء ولا اقول كلهم فتراهم اذا نسبوا نشبوا في النسيب فلا يتركونه حتى يمل السامع ويسأم واذا

وصنموا لاكوا في الوصف ومضغوه تحتى يفرغ صبر القوة المتاثرة واذا بالغوا م وَالَوا بيات المبالغة من موقف واحد حتى كأنما لا آخر لها فيفتر من جراء ذلك نشاط القوى المتاثرة ونتوقف عن عملها الاَّ متكارهة وكل ذلك داع لملل السامع وتبرَّمه بما يسمع

ويلحق بياب الاكثار من السبع والوصف والمبالغة الاكثار من التشاييه والاستعارات متوالية ولغرض واحد ايضاً . فان بعض الكتاب المتحققين بانتقاء الالفاظ واستعالها في مواقعها اللائقة بها مع مراعاة الوضوص وسهولة الفهم في العبارة قد لا يفطنون احياناً للاقتصاد على متاثرية السامع فاذا اخذوا في مجاز او استعارة كان لذلك اول علم يكن له آخر فتمل النفس وينقلب كلامهم عند السامع عن صفة البلاغة التي له وذلك لما يعتري قوته المتاثرة من الفتور والكلال لطول موقفهم في المجازات والاستعارات على حين قد تكون تلك المجازات والاستعارات بالغة حيف ذاتها الغاية وما من عيب فيها الا أنها زادت عا تحتميله القوة المتاثرة

اننا لم نرسل كلامنا فيما قلناه اعتباطاً عن مجر د تخیل او تنطُس بل قلنا ما قلناه بياناً لما نعتقد ، وقد انتقينا له قطعة من كلام الامام الحفاجي رحمه الله و وذلك لان انتقادنا هذا لا يورث حيًا غمًا ولا يوغر له صدرا قضلاً عن انه لا يسلب هذا الامام من شهرته شيئًا ولا ينقص له من فضل ذرة وقال رحمه الله في مقدمة كتابه ريجانة الالباء

«حمدًا لمن سرّح عيون البصائر في رياض النعم · رياض زهمت فيها رياحين العقول وتفتحت بنسيم اللطف انوار الحكم · فاجتنت بها ايدي المنى فواكه الارواح · واقتطفت شقيق الشقيق من بين اقاصي الصباح · والندى طرّز برد النسيم ببلاله بلاراي مجام الزهر تحت اذياله به من قبل أن ترشف شمس الضعى ريق الغوادي من ثغور الاقساح واشكره شكرًا يطوّق جيد البلاغة نظيم عقوده وينسج ببنات البيان على منوال البراعة رقيق بروده على نعم لا نفنى من معادب الوجود جواهرها. ولا تذوى من خمائل الفصاحة ازاهرها ونهدي صلات الصلاة لناظ عقد الدين بعد نثره المؤيد بآيات لا يزال يتلوها لسان الدهر ولو طار نسر السماء من وكره وكمّت دونها السنة اسنة الطاعين وحميت حديقتها بشوكة الاعجاز فلم تلسنها افكار المعارضين فصار السابقون في حومة البلاغة الماهرون في صناعة الصياغة ما بين ساكت الفا و وناطق خلفاً و وشمر ذيله ومدرّع ليله تسربل سابغة دجى وتيره انجوم ليل وجا»

 منه فإنه بعد أن ببلغ اعجابه معظمه تطلب نفسه الراحة وتنتقل بالطبع الى غير الصورة التي استدعت اعجابها · فاذا لم تمكن من ذلك وأكر هت على العمل ملّت ونفرت · وربما انقلب اعجابها الى ضدّه · وهكذا الحال هنا فأن الاستعارات والتشابيه اهاجت من حاسة الاعجاب (وهذه لا تحتاج الى وقت طويل قبل أن تبلغ معظمها وتطلب الراحة ) فاستمرار الكاتب رحمه الله على الاتيان بالتشابيه والاستعارات انما هو بمنزلة أكراه لما على عمانها وفي الاكراه ملل وسامة مخالفان للبلاغة كما يظهر ذلك عند التامل عمانها وفي الاكراه ملل وسامة مخالفان للبلاغة كما يظهر ذلك عند التامل «يُؤخذ من الملاحظة الثالثة »

وملخصها انك اذا انتقلت من الموثر الضعيف الى المؤثر الاقوے تشعر باثر الموثرين معًا لا يفوتك احدهما • وربما تشعر بمقدار النسبة بين الا بُرِين على ما هي عليه في الواقع فضلاً عن ان الشعور باثر الاول يُعدُّك لقبول اثر الثاني وتحمَّله بدون أن نتاذًى منه او تنكره بخلاف العكس. ويوخذ من هذا انه من ينبغي لك ان تنتقل من الحسن الى الاحسن ومن المنبه الى المؤثّر ومن المؤّثر الى المهيّج. ومن الواضح الى ما دونه في الوضوح. ومن السبب البعيد الى ما هو اقرب منه وهلم جرًّا • وايضاحاً لكل ذلك نقول اذا اخذت في وصف نقصد اثارة قوة الاعجاب والاستحسان فانتقل من حسن الى احسن ومن جميل الى اجمل الى ان تُعلنم الغاية فيكون آخر ما ذكرت احسن واجمل ما وصفت . وكل هذا اوضع من أن نضرب لك عليه مثلاً فان أكثر الروايات التي ثقراها والفكاهات التي تضعك منها تجري على هذا المبدا فان خالفَتُهُ رميتها من يدك ونعتَّها لمن يسالك عنهـــا بالركاكة والبلادة · وسببهُ أن النفس اذا لم تكنمتهيئةً للموثّر وفوجئت به

إبتدا أنهي اما ان لا نتاثر به على ما ينبغي واما ان يصدمها صدمة لا تطيق احتمالها وتناذى بها وكل ذلك من الاسراف · والصدمة الاولى الشديدة اذا لم توجد الاثر المطلوب ايجاده فالصدمات الضعيفة التي تليها هي اولى اث لا يُشعَر باثرها الضعيف فضلاً عن انها لا توجد الاثر المقصود أيجاده بالاولى

ومثل الوصف المدح والذم فانك اذا بدأت تعدد ما يقتضيهما ولم تنقل في ذلك من الحسن الى الاحسن ومن القبيح الى الاقبح لم يكرف لمدحك ولا لذمك وقع يوجب للممدوح حمدًا واعتبارًا وللمذموم ذما واحنقارًا

واما الخطباء في المحافل والمنتديات السياسية فمعظم بلاغتهم متوقف على الانتقال من منبه إلى موثر الى مهيّج حتى اذا وصلوا الى المهيج المسكوا عن الكلام وتركوا السامعين وشأ نهم انظر ان كنت بمن يقرأ ون الانكليزية الى ما جاء به شكسبير شاعرهم المشهور في خطاب انطونيوس فيصر فانه تحايد فيه اولاً كل الصور ألتي تهيّج حاسة الغضب واكتفى بما ينبه حتى اذا علم ان نفوسهم صارت على اشد انتباهها عرض عليهم حينئذ الصورة التي تهيّج غضبهم على بروتس واحزابه وتدفعهم فعلاً الى الانتقام منه وامسك بعد ذلك عن الكلام فهاجوا وماجوا وقاموا معه على القتلة قومة رجل واحد فاحرقوا منازلهم وقتلوا من صادفوه من الرجوع عن النصرة والسلكوا في جملة مشايعيه بما لم يمكنهم بعده من الرجوع عن النصرة والتحزب له ولو كان جاء في كلامه اولاً بما جاء به اخراً او لو كان عمل في كل خطوة منذ افتح كلامه على ما يهيج روح الغضب فعلاً لقصر

كلامه في الصورتين عن ان يبلغ ما بلغ اليه اما في الصورة الاولى فلمدم استعدادهم واما في الصورة الثانية فلداعي ما يكون من فنور قوة الغضب وتراجع نشاطها بتوالي عملها منذ البدآءة

وقريب من خطاب انطونيوس قيصر ما فعله موسى بن طارق فانج الاندلس فانه بعد ان عبر برجاله البوغاز المنسوب اليه ورأى العدو امامه بالعدد الكثير والعُدّد الكاملة عمد اولا الى مراكبه فاحرقها على مرأى من رجاله فنبه فيهم بحرقها حاسة اليأس والاستبسال الى حد لا يتصور ان يباغ اليه بالعبارة الكلامية ، ثم عمد بعدها الى اثارة شجاعتهم فخاطبهم بما معناه ، يا حماة الاسلام وانصار الدين . البحر من ورائكم والعدو من امامكم ولا نجاة لكم الا بحد سيوفكم ، لم يزد على ذلك ، فكان له من الانتصار وفحر الذكر ما لا يز ول اثره الى ما شاء الله

وكما تلوقف بلاغة الخطباء على هذا الانتقال فكذلك تلوقف بلاغة العلماء والمؤرخون فان العالم او الفيلسوف اذا كتب في تطبيق كلي على جزئيا الم فيداً من القريب الواضح الى ما بعده وجعل ذلك في درجات يرتقي فيها من اقربها الى الكلي انطباقاً عليه الى ابعدها عنه كان من ذلك ان السامع يقتنع اشد الاقتناع مما يسمع ولا يصل الى نهاية ما يراد ايضاحه له حتى يرى الحقيقة على اجلاها مصورة لديه بكل جزئياتها على نسبة لا تبرح بعد ذلك من ذهنه ولا يتطرق اليه شك في صحتها بخلاف ما لو عكس الترتيب او هوش في تنسيق الجزئيات فان السامع يشكل عليه الفهم ويبقى في نفسه الكثير من آثار الريب والشك

واما المؤرخ فاذا اراد بيان الاسباب التي أدَّت الى حادثة ٍ ناريخية

هظيمة فابتداً باول الاسباب ومن هذا السبب الى السبب الذي بعده محتى ينتهي الى السبب المقارن لوقوع الحادثة ادرك القاري كل سبب على حدته وادرك نسبته ونسبة اثره الى كل من الاسباب الباقية والى الحادثة الواقعة الهضا التي هو في صدد التعليل عنها وتتجلى له الحقيقة على اتمها واوضعها ويرسخ في نفسه ما احب المؤرخ ان يرسخ فيها بخلاف ما لو بدأ على عكس ذلك او شوش في ذكر الاسباب فان القاري يتململ من تاريخه ولا يرى انه اهتدى الى حقيقة ولا شك ان هذا الانتقال من السبب الابعد الى الاقرب انما هو كالانتقال من المؤثر الضعيف الى ما هو اقوى منه و فتامل كل ذلك وتدبره فان البلاغة تقتضيه اكثر مما تقتضي انتقاء مفرداتك وتنميق عباراتك وكثرة تشابيهك واستعاراتك

« يؤخذ من الملاحظة الرابعة »

قال الشاعر

ونذمهم وبهم عرفنا فضله و بضدها نتميز الاشياء كما ان ذكر احد المتضادين او المتقابلين ينبه الذهن لادراك المتضاد او المتقابل الاخر حتى اذا ذكر ادرك العقل صورته على غاية من الوضوح فكذلك الانفعال المصاحب لذكر احدها يهيىء النفس لمزيد التاثر من لانفعال المصاحب لذكر الإخر واليك ما قال بعضهم

الشتّان ما بين اليزيدين في الندى يزيد سليم والاغر بن حاتم فهم الفتى القيسيّ جمع الدراهم فلا يحسب التمتام أني هجوته ولكنني فضات اهل المكارم

فان هذه المقابلة زادت النفس كراهة ونفورًا من الثاني وحبًا وميلًا الى الاول على ما هو ظاهر بشهادة الحسّ والذوق

وعليه فاذا اردت ان تحدث اثرًا شديدًا في النفس من وصف ما او حالة ما كوصف الفقر وحالة الفقراء في لندن مثلاً فمقتضى البلاغة يوجب ان نقدم وصف الغنى وحالة الاغنياء هناك وقس على ذلك وقد يكون الغرض من كلامك متوجها للتحبيب بشيء والتنفير من اخر بما يدعو الى اختيار الحبّب به والانحياز اليه و ترك المنفر منه والابتعاد عنه فني مثل هذا الموقف ليس من شيء افعل على النفس من مقابلة محاسن الحبّب به بمساوي المنفر عنه ولنضرب لك مثالاً يوضح ما نزيده فقه ل

هب أن كان غرضك جمل الاغنياء من اهل القاهرة على المصيف في البنان فان مجرّد اقتصارك على ذكر محاسن لبنان لا يغي بغرضك ولان ذكر تلك المحاسن مجرّد م ربما ينبه النهس الى مساوئ لم تذكر وفوق ذلك ربما يُستشفُ منه شيء من التشيّع وهلوى يحمل مَن تنبه له على التردد وافغذر فيحول هذان دون الاثر الذي تحاول ايجاده وكذلك فامثل منه وافعل على النفسا أن تعمّد الى انتقاء مساوئ لا ينكر احد وجودها اثناء الصيف في القاهرة وهي ايضاً عما يجب اهل القاهرة التخلّص منها فتذكرها ثم تعمد ألى ذكر محاسن يرغب فيها اهل القاهرة ولا يشكون اصلاً انها حاضرة ميسورة اثناء الصيف في لبنان فتقابلها بها فانك اذا فعلت ذلك انصرفت نفوسهم الى المقابلة بين ضار تحاول المرب منه ونافع تحاول الوصول اليه وقلما تفطن لثالث غيرها وهذه المقابلة تزيد انفعال النفس شدّة حتى وقلما تفطن لثالث غيرها وهذه المقابلة تزيد انفعال النفس شدّة حتى

كانما ترى المساوي المهروب منها اضعاف ما هي عليه في الحقيقة والمحاسن المطلوب الوصول اليها على هذه النسبة ايضاً ولا تزال بهم المقابلة (اذا كتأ حسنت فيها الاسلوب) الى ان يجزموا بطلب النافع وترك الضار وهو ما قصدت له

· دعنا تريدك من هذا الباب مثالاً آخر فنقول · لا يخني ان كثيرين من اعيان القطر المصري واغنيائه وموظني حكومته ِ يقصدون سويسرا نغييرًا للهواء وانتفاضاً من غبار الاشغال · فافرض انك تحاول صرفهم عن سويسرا الى منتزهات لبنان الشائقة • فماذا تصنع ؟ لا يجوز لك ان تذم سويسرا وهوأ ها ومنازهها اعتباطاً ومجازفةً وتمدح لبنات وهواؤه ومنازههٔ كذلك · فانك ان فعلت كذلك كذبوك يفي ذمك وتنكروا من مدحك.وهذا يزيدهم رغبةً في سويسرا ونفرةً من لبنان على عكس ما نقصد . ولا يفيدك ايضاً ان تذكر محاسن لبنان على العموم وترغب فيها فان تاثير ذلك اضعف من ان يوجه خواطرهم اليه وانصرافها عن سويسرا .ولا ببعد ايضاً ان تعداد محاسن لبنان على العموم يذكرهم بمعاسن سويسرا على العموم ومقابلة هذه بتلك · والخوفكل الخوف مثم هذه المقابلة ان ترجح كفّة سويسرا · فامثل اسلوب اذن واشده تاثيرًا ان تعمد الى المقابلة مكما ذكرنا آنفًا فتنثقي المنفّر المتحقق وجودها في سويسرا والمرغبات التي لقابلها مما هو متحقق وجودها في لبنان فتذكر تلك المنفور منها اولاً وهذه المرغوب فيها ثانياً ولتغاضي عما سوى ذلك كانك رجل همَّهُ بيان الجقيقة. لاهوًى له في لبنان ولاحزازة في نفسه على سويسرا. ﴿ فَانَ هَذِهِ الْمُقَابِلَةُ نِفْعِلُ عَلَى النَّفْسُ اشد الفَعْلُ فَتَرْ يَدُّهَا بِعَدًّا مَنَ سويسرا على نسبة ما تزيدها قرَّبًا من لبنان وميلاً اليــه والمرجح انها توصل بكُّ الى الَّهَايَة اذا أَ جِدتَ في حسن الاسلوب وتحوَّلت فيه ِ

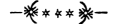
واعلم ايضاً انه على هذا المبدأ يجري خطباء الاميركان عند انتخاب حكام لولاياتهم او رئيساً لجمهوريتهم وعلى براعة الخطباء في اسلوب هذه المقابلة يتوقف نجاح احزابهم ووقوع الانتخاب على من يوجهون الخواطره اليه من عملي سياستهم وصبغة حكوماتهم . ومثلهم يفعل الانكليز كلا تجدد الانتخاب العمومي لبرلمانهم · فان خطبا · المحافظين والاحرار لا يكون من همهم في كل حفلة يخطبون بها حينتُذ الآ ان يقابلوا بين حسنات حزبهم وسيآت مضاديهم وعلى براعتهم في المقابلة يتوقف قيام وزارة وسقوط اخرى على ما هو معلوم مشهور ٠ وفيما ذكرنا كفاية لمن تامل على أنّا قبل ان نختم كلامنا نقول ان بين الاقتصاد على انتباه السامع وبين الافتصاد على متاثريته ِ نسبة كنسبة الفصاحة الى البلاغة بمعنى اله كما لا بد في البلاغة من مراعاة الفصاحة هكذا في الاقتصاد على متاثرية

السامع لا بدُّ من مراعاة الاقتصاد على انتباهه ِ

اذا تم للكاتب مراعاة هذين الاقتصادين كان كلامه على اعلى طبقة من طبقات البلاغة. وكان اظهر اوصافه التي يتميز بها حينئذ انه يكون «فضلاً عن تنوع اساليبه واختلاف مواد م ومواقفه » بحيث تنطبق صورعباراته اللفظية على صور المعاني الذهنية · مسجوعة تارةً · ومرسلةً اخرى · تارةً تراها بسيطة ساذجة واخرك إنيقة موشاة بضروب التشابيه الشائقة والاستعارات الرائعة والكنايات البديعة الواضحة · طورًا تستمرُّ مدةً على موازنة واحدة كما النهر يجري في مستوٍ من الرمال · وطورًا نعلو وتهبطُ وفقًا

اذا باغ الشلال و فيرى فيها القاري كل الاختلافات التي تطلبها نفسه اذا باغ الشلال و فيرى فيها القاري كل الاختلافات التي تطلبها نفسه و يميل اليها طبعه و من غيران يصعب ادراكها على فهم ولا تشق على متاثروية في نفس وبالاجمال يصدق عليها كلا يصدق على اعلى الكائنات الحية منان اجزاءها على تخالفها وايجاب كل منها اثرًا خاصاً به هي ايضاً كاجزاء البدن الانساني كل منها مرتبط بصاحبه على اتم ارتباط وافضله بحيث يتالف من مجموعه وحدة كلية فيها دهشة للناظرين ومجال فكرة للمتاملين و يقول من تقرع اسماعه و تبارك اللهاحسن الخالفين امين

انتهى الكتاب والحمد لله اولاً واخرًا



الطلع على هذا الكتاب استاذ الدهر وفيلسوف العصر علامة القطر الشامي الشيخ طاهر افندي الجزائري فكتب في نقريظه ما ياتي قال رعاه الله

الحمد لله الذي خلق الانسان · علَّهُ البيات · وسلام على عباده الذين اصطنى · ومَن لا ثارهم اقتفى · وبعد فقد وقفت على كتاب فلسفة البلاغة · فوجدته مصوغاً في قالبها احسن صياغة · وقد وشّح ببديع المسائل ورشّج بالشواهد والدلائل · وفي العيان ما يغني عن البيان ما ربيع اول سنة ١٣١٧

طاهر الجزائري

## فهرست الكتاب

| 45  |              |                                                  |
|-----|--------------|--------------------------------------------------|
| ۲   |              | لمحة من تاريخ حياة الشريف وليم ارل دورج          |
| ٨   | •            | سبب اهداء الكتاب                                 |
| ١.  |              | غېيد ً                                           |
| 11  |              | في بعض تعريفات للبلاغة                           |
| ١٠, |              | الاقتصاد على انتباه السامعـفي انتقا. الالفاظ     |
| ۲,  | <del>4</del> | يفضل في اننقاء الالفاظ المالوف علىغير المالوف    |
| ۲٤. |              | صور مز يدات الافعال                              |
| ۳.  |              | الاقتصاد في وضع الالفاظ في الجملة                |
| ۳۸, |              | الفعل وقيوده                                     |
| 13  |              | البلاغة في تنسيق جزءي الجملة المسند والمسند اليه |
|     |              | تنسيق الجملة الشرطية                             |
| 97  |              | بعض أمثلة ننتقدها على موجب القوانيين التي مرت    |

|                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | $\simeq$ |  |
|----------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|--|
| ٠٧.                                                                              | تنسيق الجمل المتعددة في القطعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |  |
| 77                                                                               | التنسيق القريب والبعيد والمنومط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | )<br>1   |  |
| ٧٣                                                                               | في الكلام على انواع الحاز • التشبيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |          |  |
| Λ٤                                                                               | اي اولى أن يتقدم المشبه ام المشبه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Ì        |  |
| ٨٨                                                                               | مرشیح النشبیه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | }        |  |
| .98                                                                              | الاستعارة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | •        |  |
| 14                                                                               | الحجاز المرسل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |          |  |
| 99                                                                               | الكتابة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Ì        |  |
| 1.5                                                                              | البلاغة في انتقاء المعاني الجزئية الخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |          |  |
| 114                                                                              | لماذا الشعر ابلغ من الـثر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |          |  |
| 112                                                                              | المُعِث الأول • ما هو الشاعر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | .        |  |
| 171.                                                                             | المِحِث الثاني . في تجديدالشعر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |  |
| 170                                                                              | الفارق المعنوي بين الشعر والنثر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          |  |
| 147                                                                              | المجمُّ الثالث • ما الذي يدخل في صناعة الشعر الخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |          |  |
| 144                                                                              | اولاً . كما نسر العين برويته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |          |  |
| 177                                                                              | ثانيًا • الانسان وما في الانسانالخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |          |  |
| 140                                                                              | ثالثًا • حسن الجمع بين المتناسناتي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |          |  |
| 189                                                                              | المبجث الرابع • لماذا الشعر ابلغ من النثر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |          |  |
| •                                                                                | القسم الثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |          |  |
| 128                                                                              | البلاغة في الاقتصاد على مناثر ية السامع · ملاحظات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1        |  |
| 127                                                                              | يؤخذ من الملاحظة الاولى والثانية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |          |  |
| 100                                                                              | بو عند من الملاحظة الثالثة<br>بؤخذ من الملاحظة الثالثة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |          |  |
| 107                                                                              | يو<br>يوخذ من الملاحظة الرابعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |  |
| في على فطنة القاري                                                               | عبر المسلم المسلم المسلم المسلم والمسلم المسلم الم |          |  |
| كقولنا في صابحة ١١٤ ما هو الشعر والصواب ما هو الشاعر وكقولنا في صفحة ١٥٨         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          |  |
| فتنتقي المنفر المقابقى وجودها أي ( المنفرات ) وغيرها امثالها وربما وقع سهوًا بعض |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          |  |
|                                                                                  | ي سنور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |          |  |
|                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          |  |